



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <http://books.google.com/>



## A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

## Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + *Ne pas procéder à des requêtes automatisées* N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + *Rester dans la légalité* Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

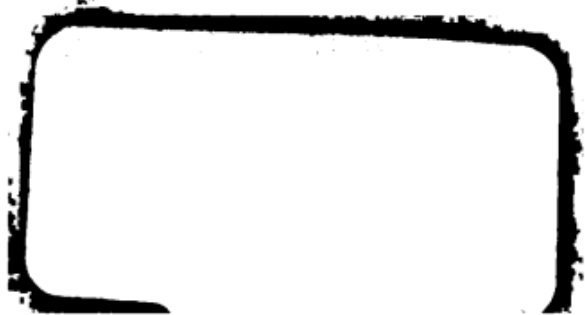
## À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse <http://books.google.com>

NYPL RESEARCH LIBRARIES

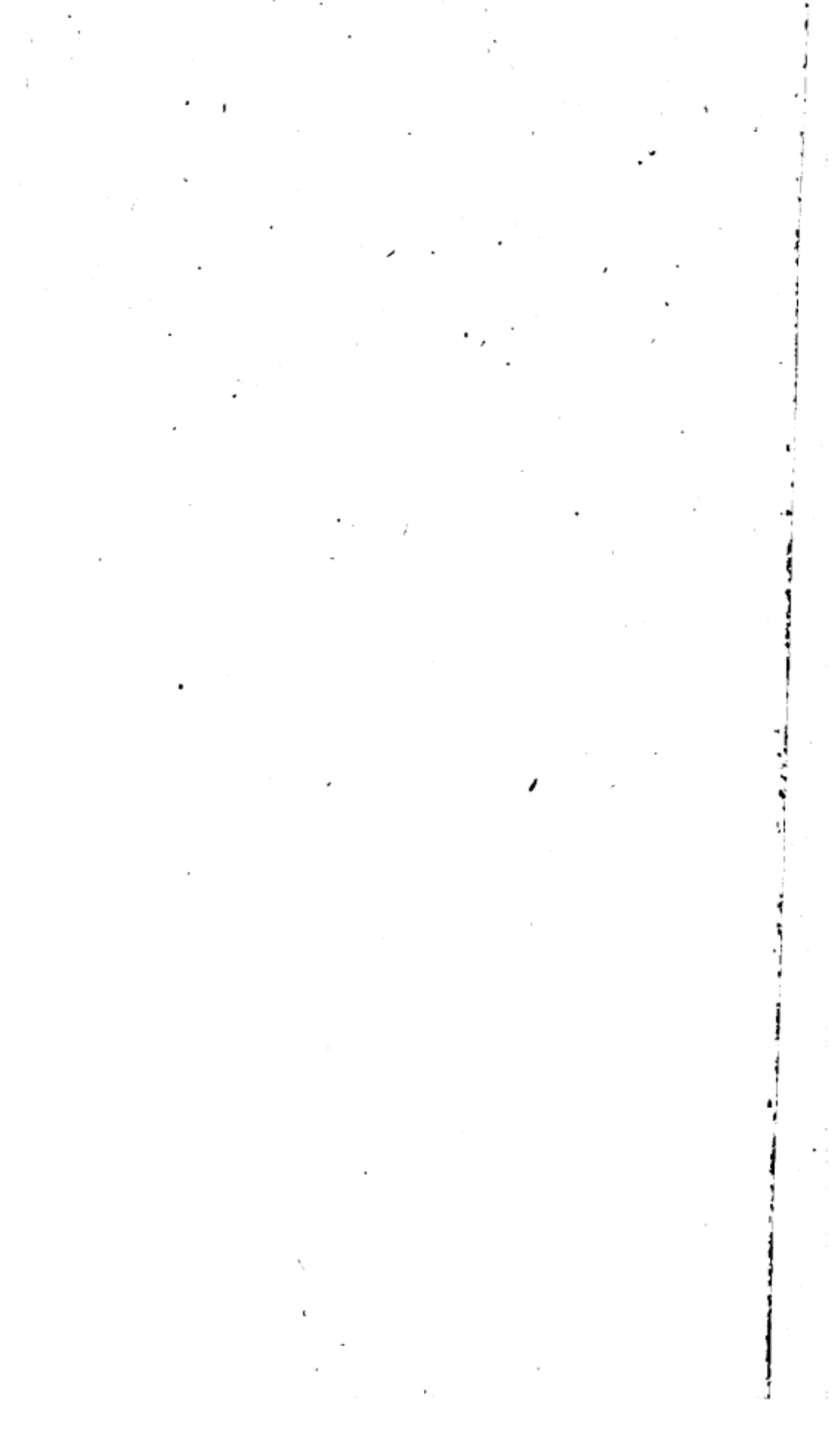


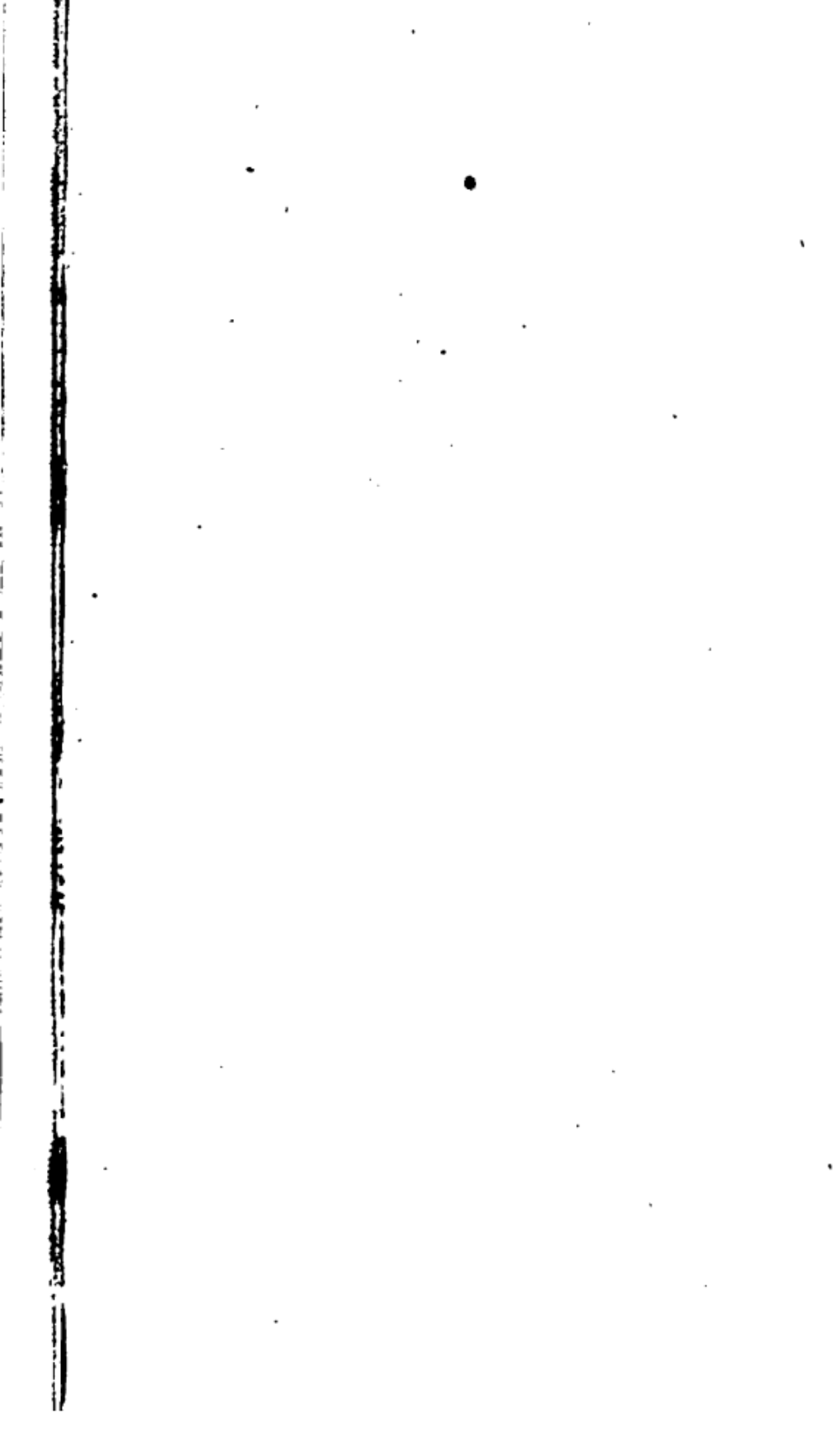
3 3433 07586284 1



# ANNEX

Micah  
H. M. S.







*Property of  
John Lonsdale*

**OEUVRES**

**COMPLÈTES**

**DE MONTESQUIE**

**TOME PREMIER.**



OEUVRES

COMPLÈTES

Œuvres de Secondat, baron  
de MONTESQUIEU.

—  
ESPRIT DES LOIS.—TOM. I

PARIS

CARNEY, LIBRAIRE, RUE DU POUL-DE-FER, N° 14.

1822

25

TO NEW YORK  
PUBLIC LIBRARY  
**176684A**

ASTOR, LENOX AND  
TILDEN FOUNDATIONS

R

1925

L

# VIE DE MONTESQUIEU.

1925

TRANSFER FROM G.O. JAN

La vie de Montesquieu est presque ignorée. Tout parle de son génie, et tout se tait sur sa personne : il s'en est même peu fallu que les traits de son visage ne parvinssent pas à notre connaissance. Quelques détails généalogiques et quelques anecdotes peu frappantes, voilà ce qui compose pour nous toute l'histoire de ce grand homme, dont un demi-siècle seulement nous sépare, et dont les écrits doivent éclairer tous les âges. Mais le peu que nous savons de lui explique pourquoi nous n'en savons pas davantage. Après avoir voyagé comme Pythagore, il pensa, comme lui, qu'il falloit *adorer l'écho*, c'est-à-dire, chercher la solitude. Plusieurs années de sa jeunesse furent employées à visiter les contrées étrangères ; le reste de sa vie fut consacré à la composition de ses immortels ouvrages ; et c'est loin de Paris, dans sa retraite de la Brède, qu'il évoquoit

le génie qui lui révéla les causes de l'agrandissement et de la décadence de l'empire romain , et lui découvrit ensuite les fondements des institutions politiques et civiles de tous les pays et de tous les siècles. Venoit-il dans la capitale pour se délasser de ses travaux , il se répandoit peu dans le monde , ne fréquentoit qu'un petit nombre de sociétés , et d'ailleurs communiquoit plutôt avec les grands qu'avec les gens de lettres , qui seuls prennent soin de consigner leurs souvenirs dans des ouvrages , et de les transmettre ainsi à la postérité. Cependant cette curiosité du public , qui s'attache avidement à tout ce qui concerne la vie et la personne des hommes célèbres , demeurera-t-elle toujours entièrement frustrée à l'égard d'un des hommes les plus dignes de l'exciter ? J'ai espéré qu'il ne me seroit pas impossible de la satisfaire , du moins en partie. Deux philosophes dignes d'apprécier l'auteur de *l'Esprit des Lois*, Maupertuis et d'Alembert , ont composé son éloge ; mais ils ont moins parlé de l'homme que de l'écrivain ; et d'ailleurs la dignité obligée du panégyrique ne leur eût guère permis l'emploi de ces traits simples et familiers qui expriment la vérité

table physionomie d'un personnage, lors même que leur mémoire les eût offerts à leur pinceau. Tous les autres ouvrages où il est fait mention de Montesquieu me fournissent encore moins de secours. Au silence des écrits et de la tradition, j'ai cru pouvoir suppléer par le témoignage de Montesquieu lui-même ; et ce témoignage, je l'ai trouvé exprimé principalement dans le recueil des *Lettres familières*, publié douze ans après sa mort par l'abbé de Guasco : sorte de monument que l'éditeur, à qui ces lettres étoient adressées pour la plupart, éleva sans doute à sa propre gloire plus qu'à celle de son illustre ami, et où, dans le temps, on crut voir plus de vanité que de discréption. Montesquieu, dans ce commerce, où son abandon naturel étoit peut-être augmenté par l'idée de sa supériorité, révéloit ses plus intimes pensées, laissoit échapper les traits d'humeur ou de caractère les plus naïfs, en un mot se peignoit lui-même avec toute la liberté, toute la franchise d'un homme qui ne croit se montrer qu'aux regards de l'amitié. Ces traits épars, j'ai essayé de les rapprocher, de les fondre et d'en former un portrait qui, s'il ne devoit pas offrir l'image

entièr<sup>e</sup> du modèle ; pût en reproduire au moins quelques parties avec fidélité.

CHARLES DE SECONDAT, BARON DE LA BRÈDE ET DE MONTESQUIEU, naquit au château de la Brède, près de Bordeaux, le 18 janvier 1689.

Je ne parlerai ni de sa famille, dont tous les titres s'évanouissent devant sa gloire, ni de son enfance, qui n'offrit rien d'extraordinaire.

Quoique fils d'un homme qui s'étoit distingué au service, il fut destiné de bonne heure à la magistrature. Il avoit un oncle paternel, président à mortier au parlement de Bordeaux, oracle et modèle de sa compagnie, également honoré pour ses vertus et pour ses talents. Cet oncle, qui désiroit conserver dans sa famille le nouveau genre d'illustration qu'il avoit introduit, eut le malheur de perdre son fils unique : alors il transporta sur son neveu tous ses projets, toutes ses espérances, et il résolut de lui laisser ses biens avec sa charge. Montesquieu, malgré la vivacité de son âge et de son caractère, s'enfonça dans l'étude aride et fastidieuse de la jurisprudence : il amassa, probablement sans y songer, des maté-

riaux pour son grand monument de l'*Esprit des Lois*, en faisant un extrait raisonné des énormes et nombreux volumes qui composent le corps du droit civil.

On fait remonter à ce temps l'origine des *Lettres persanes*; on prétend savoir de Montesquieu lui-même qu'obligé par son père et par son oncle de pâlir toute la journée sur le code, il s'en délassoit le soir en faisant parler Usbek ou Rica. Comme il est impossible de croire qu'un livre où tant de profondeur se cache sous une apparence de légèreté, et où l'auteur jette parfois un coup d'œil si pénétrant sur les vices de la société et ceux des gouvernements, ait été écrit, pour ainsi dire, à la dérobée, par un jeune homme de vingt ans, appliqué, dans le fond d'une province, à lire et à extraire des livres de jurisprudence la seule explication qui puisse concilier la tradition et la vraisemblance, c'est que, dès cette époque, il conçut le projet de l'ouvrage, et en exécuta quelques parties qu'il a fortifiées depuis, ou même remplacées en entier, lorsqu'un peu plus d'âge et d'expérience eut développé et mûri ses idées. Mais rien n'empêche d'admettre, d'après le témoignage de Maupertuis et de

d'Alembert, qu'à cette même époque, il avait fait un ouvrage en forme de lettres, dans lequel il entreprenoit de prouver que l'idolâtrie, chez la plupart des hommes à qui les lumières de la révélation ont été refusées, ne méritoit pas une damnation éternelle. Cette thèse est bien plus à la portée d'un très-jeune homme qu'une peinture fidèle et critique des mœurs. A tout âge on peut trouver dans son âme, dans sa raison et dans les livres, de quoi soutenir l'une avec succès; pour réussir dans l'autre, il faut nécessairement avoir vécu et observé. Quoi qu'il en soit, Montesquieu ne fit point paroître cet ouvrage théologico-philosophique : à vingt ans, c'étoit peut-être un plus grand mérite que de l'avoir composé.

Nommé conseiller au parlement de Bordeaux, le 24 février 1714, il y fut reçu président à mortier le 13 juillet 1716. Quelques années après, en 1722, il fut chargé par sa compagnie de porter des remontrances au pied du trône à l'occasion d'un nouvel impôt. Il plaida la cause du peuple avec zèle, avec talent, avec succès. Le ministère se sentit subjugué par l'éloquence du jeune magistrat, et le fisc fut obligé de lâcher sa

proie; mais il ne tarda pas à la ressaisir: l'impôt supprimé reparut bientôt sous une autre forme. En 1725, Montesquieu fit l'ouverture du parlement. Son discours, écrit avec cette force, cette gravité, cette précision sévère qui conviennent à l'organe des lois, fit entrevoir dans le juge, qui ne faisoit encore que les appliquer, le grand publiciste qui devoit les définir et les expliquer un jour.

L'académie de Bordeaux, nouvellement fondée, l'avoit admis, en 1716, au nombre de ses membres. L'amour de la littérature et de la musique avoit donné naissance à cette société, et la culture de ces arts agréables étoit l'unique but de son institution. Montesquieu ne fut pas long-temps à s'apercevoir que, loin de la capitale, une réunion de cette espèce étoit plus favorable au développement de la vanité qu'à celui du talent, plus propre à gâter l'esprit qu'à le perfectionner, à engendrer des ridicules qu'à faire naître de bons ouvrages. Il lui sembla que les moyens et les efforts de ses nouveaux confrères seroient plus avantageusement dirigés vers l'érudition et les sciences exactes. Secondé dans ce louable dessein par le duc

de La Force, protecteur de l'académie, il parvint à convertir une coterie de bel-esprit en une société savante, et lui-même donna l'exemple des travaux utiles, en composant pour l'académie plusieurs mémoires sur des points intéressants de physique, tels que la cause de l'écho, celle de la pesanteur des corps, celle de leur transparence, etc. Il se livra même à quelques recherches anatomiques, et l'usage des glandes rénales fut le sujet d'une de ses dissertations. Dans notre siècle, où les sciences naturelles et mathématiques, résultat nécessaire et toujours croissant de l'observation et de l'expérience, ont fait des progrès qu'il ne nous est pas plus possible de contester qu'il n'est permis aux savants de s'en trop enorgueillir, des hommes du premier ordre ont attesté la sagacité et la justesse des aperçus de Montesquieu. On peut croire que ce génie actif et pénétrant n'eût pas sondé avec moins de bonheur les mystères de la nature que les obscures profondeurs de la législation politique et civile. Ces excursions dans un domaine étranger ne l'empêchoient point de poursuivre avec ardeur l'objet accoutumé de ses travaux. Une dissertation sur la politique

*des Romains dans la religion*, lue également à l'académie de Bordeaux, semble être un prélude au magnifique traité de la grandeur et de la décadence du peuple-roi.

En 1721, Montesquieu fit paraître les *Lettres persanes*. Il avoit chargé son secrétaire d'en porter le manuscrit en Hollande, et de l'y faire imprimer. L'ouvrage eut un débit prodigieux; il se vendit *comme du pain*, suivant la prédiction faite à l'auteur par un de ses amis, le P. Desnolets, bibliothécaire de la maison de l'Oratoire à Paris; et, comme nous l'apprend Montesquieu lui-même, « les libraires alloient tirer par la « manche tous ceux qu'ils rencontroient, en « leur disant : *Monsieur, faites-moi des « Lettres persanes* ».

Montesquieu n'avoit pas attaché son nom à son ouvrage; il avoit craint qu'on ne dit : « Son livre jure avec son caractère... Il n'est « pas digne d'un homme grave ». Mais, si le magistrat avoit cru devoir rester anonyme, l'écrivain n'avoit pas voulu pour cela demeurer inconnu. Les choses s'arrangè-

<sup>1</sup> Préface des *Lettres Persanes*.

<sup>2</sup> *Ibidem*.

rent de façon que l'un put observer les bien-séances de son état sans que l'autre fût obligé de sacrifier les intérêts de son amour-propre. Grâce à la discrétion du public, Montesquieu, passant généralement pour être l'auteur des *Lettres persanes*, ne fut pas réduit à l'alternative d'en convenir ou de s'en défendre. En 1728, il se présenta pour obtenir une place vacante à l'académie française par la mort de M. de Sacy, n'ayant encore d'autre titre à faire valoir que ce même livre qui ne portoit pas son nom; et l'Académie, qui étoit dans le secret comme tout le public, jugea qu'un pareil titre, pour n'être pas authentique, n'en étoit pas moins valable. Mais malheureusement le roi avoit déclaré qu'il ne donneroit jamais son agrément à la nomination de l'auteur des *Lettres persanes*, et le cardinal de Fleury avoit transmis à l'académie cette résolution dont il n'étoit pas seulement l'organe. Voltaire prétend que Montesquieu prit un tour fort adroit pour mettre le ministre dans ses intérêts. « Il fit faire en peu de jours, dit-il, une nouvelle édition de son livre, dans laquelle on retrancha ou l'on adoucit tout ce qui pouvoit être condamné par un cardinal et par

un ministre; il porta lui-même l'ouvrage « au cardinal, qui ne lisoit guère, et qui en lut une partie. Cet air de confiance, soutenu par l'empressement de quelques personnes de crédit, ramena le cardinal, et Montesquieu entra à l'académie ». » Cette historiette invraisemblable n'a d'autre autorité que Voltaire, et personne n'a osé la répéter d'après lui. Montesquieu, loin d'employer en cette occasion une supercherie peu digne de lui, n'eut recours qu'à la franchise, et s'en trouva bien. Parlant comme il avoit agi, il dit au cardinal qu'il n'avouoit pas l'ouvrage, mais qu'il ne le désavouoit pas non plus, et qu'il ne le désavoueroit jamais. Le maréchal d'Estrées, directeur de l'académie française, plaida vivement la cause de l'auteur et du livre. Le cardinal, qui avoit condamné les *Lettres persanes* uniquement sur le rapport de quelques personnes animées d'un zèle outré, si ce n'étoit d'un faux zèle, pour la religion et pour l'autorité, prit alors le parti de les lire lui-même, et les trouva plus agréables que dangereuses. L'admission de Montesquieu dans

l'académie n'éprouvant plus d'obstacle, il y fut reçu le 24 janvier 1728. Son discours de réception fut un simple remerciment, dans lequel, suivant un protocole dont personne n'avoit encore osé s'écartez, il fit succéder à l'éloge de son prédécesseur ceux du cardinal de Richelieu, du chancelier Séguier, de Louis XIV et du roi régnant. Le cardinal de Fleury n'y fut point oublié. Dans ce discours d'une étendue; mais non pas d'un mérite médiocre, se trouve une phrase sur Richelieu, phrase devenue fameuse, où se montre en entier le grand écrivain à qui peu de traits ont suffi pour peindre en entier le grand politique.

Deux ans avant sa réception, Montesquieu avoit renoncé à la magistrature pour se livrer sans partage à la philosophie et aux lettres<sup>1</sup>. Quelque importante que fût sa

<sup>1</sup> Le marquis d'Argenson, dans ses *Loisirs d'un ministre d'état*, dit que Montesquieu quitta sa charge pour que sa non résidence à Paris ne fût point un obstacle à ce qu'il fut reçu à l'académie, et qu'il prit pour prétexte qu'il alloit travailler à un grand ouvrage sur les lois. Il ajoute : « Le président Hénault, en quittant la sienne, « en avoit donné la même raison. On plaisanta alors sur « ces messieurs, en disant qu'ils quittaient leur métier « pour aller l'apprendre. »

charge, il s'y sentoit, pour ainsi dire, à l'étroit : celui qui est devenu l'oracle, non-seulement de tous les tribunaux, mais encore de tous les gouvernements du monde civilisé, ne trouvoit à déployer dans un parlement de province que les moyens d'un homme ordinaire ; et, comme il arrive quelquefois qu'on devient inférieur à son emploi pour y être trop supérieur, il avoit le dépit de ne pouvoir atteindre, dans certaines parties de la judicature, à des succès que la médiocrité même auroit pu regarder comme au-dessous d'elle. « Quant à mon métier de président, a-t-il dit depuis, comme j'ai le cœur très-droit, je comprenois assez les questions en elles-mêmes ; mais je n'en tendais rien à la procédure. Je m'y serois pourtant appliqué ; mais, ce qui m'en dégoûtoit le plus, c'est que je voyois à des bêtes le même talent qui me fuyoit pour ainsi dire. »

Libre de tout lien, maître enfin de lui-même, et ayant obtenu, par sa nomination à l'académie française, le prix du sacrifice qu'il avoit fait à la littérature, il résolut de voyager. Beaucoup de gens, selon lui, savent payer des chevaux de poste ; mais il.

*en temps sa partie de jeu, il venoit se mêler à la conversation.*

Il quitta Vienne pour se rendre en Hongrie, contrée neuve encore aujourd'hui pour les voyageurs, et digne pourtant des regards de l'observateur philosophe. Il n'eut pas le tort qu'il a reproché depuis à la maison d'Autriche, *de ne pas voir chez ce peuple les hommes qui y étoient* <sup>1</sup>. Il les vit, les fréquenta, et apprit à estimer cette noblesse hongroise qui, à l'aspect de la monarchie tombant pièce à pièce, oublia qu'elle avoit toujours été opprimée par ses souverains, *et crut qu'il étoit de sa gloire de périr et de pardonner* <sup>2</sup>. Montesquieu parcourut la contrée avec attention, et la décrivit avec soin dans le journal de ses voyages.

C'est ici le lieu, ou du moins l'occasion de dire quel sort a eu cette relation. En 1754, Montesquieu n'attendoit qu'un peu de loisir pour la rédiger; il hésitoit s'il lui donneroit la forme de correspondance ou de mémoires. Sa mort, arrivée l'année suivante, a prévenu l'exécution de ce dessein; les maté-

<sup>1</sup> *Esprit des Lois*, Liv. VIII, Chap. IX.

<sup>2</sup> *Ibid.*

riaux de l'ouvrage sont restés parmi ses papiers , et l'on ignore ce qu'ils sont devenus depuis.

D'Allemagne Montesquieu passa en Italie , et il s'arrêta d'abord à Venise , où se trouvoient alors deux hommes retirés malgré eux de la scène du monde , Law et le comte de Bonneval. Il avoit sans doute peu d'instruction solide à espérer de ses entretiens avec celui-ci ; mais il pouvoit se promettre au moins beaucoup d'amusement de la richesse et de la variété de ses souvenirs militaires , de la singularité de ses aventures , qui sembloient devoir être terminées à cette époque , et de la singularité non moins grande de son caractère , qui le réservoit à des aventures nouvelles plus extraordinaires encore que les premières. Quant à Law , qui heureusement avoit achevé son rôle , et qui , en jouant aux dés l'argent qu'on lui prêtoit sur un diamant , dernier débris de sa fortune passée , se consoloit de ne pouvoir plus jouer les finances d'un grand royaume ; Law , malgré l'extravagance et la déplorable issue de ses projets , étoit d'un commerce plus utile pour un homme jaloux de connoître les causes de la prospérité ou de la ruine des états

Si, comme tout porte à le croire, il se prêta de bonne grâce à satisfaire la curiosité de Montesquieu , il en faut conclure qu'il n'avoit pas lu l'éloquente invective de l'auteur des *Lettres persanes* contre l'auteur du *Système* , ou que les plus amères censures ne lui laissoient qu'un bien faible ressentiment. Quoi qu'il en soit, ce même Système fut plus d'une fois la matière de leur conversation. Montesquieu disoit un jour à Law : « Pour « quoi n'avez-vous pas essayé de corrompre « le parlement de Paris comme le ministère « anglais fait à l'égard du parlement de « Londres? — Quelle différence! répondit « Law; l'Anglais ne fait consister sa liberté « qu'à faire tout ce qu'il veut , et les Fran- « gais ne met la sienne qu'à faire tout ce « qu'il doit. »

Montesquieu avoit eu le bonheur de rencontrer un compagnon de voyage digne de lui : c'étoit le lord Chesterfield. Ils étoient arrivés ensemble à Venise , également curieux d'observer cette ville singulière qu'on croiroit avoir été élevée au-dessus des flots de l'Adriatique par l'industrie d'un peuple de castors , et surtout ce gouvernement soupçonneux , sombre et tyannique , que Du-

clos appeloit énergiquement un *despote immortel*. Montesquieu, dont les observations avoient un but plus déterminé, et qui n'e-  
soit s'en remettre à sa mémoire du soin de  
retenir ce qui avoit attiré son attention, dé-  
posoit chaque soir sur le papier ce qu'il avoit  
recueilli dans la journée. Un jour, un in-  
connu se présente chez lui, demande à lui  
parler en secret, et, après avoir protesté de  
son attachement pour les Français, l'avertit  
de prendre garde à lui; que l'inquisition d'é-  
tat, inquiète des mouvements qu'il se don-  
noit et des informations qu'il prenoit sur  
tout, avoit résolu de s'emparer de ses pa-  
piers, et que, s'il s'y trouvoit la moindre  
chose contre le gouvernement, c'en seroit  
fait de sa personne. Montesquieu alarmé, et  
ne réfléchissant pas assez à tout ce que cette  
aventure offroit d'inraisemblable, jeta son  
manuscrit au feu ou à la mer, et alla racon-  
ter au lord Chesterfield ce qui venoit de lui  
arriver. Chesterfield se mit à rire, et avoua  
que la visite de l'inconnu étoit une plaisir-  
terie de son invention. Les deux amis, éga-  
lement jaloux chacun de l'honneur de leur  
pays, avoient agité quelquefois, dit-on, la  
vaine et imprudente question de la préémi-

nence de l'une des deux nations sur l'autre. Montesquieu avoit revendiqué pour les Français la supériorité de l'esprit, et Chesterfield réclamé celle du bon sens en faveur des Anglais. Ce dernier, en jouant à son ami le tour qu'on vient de lire, avoit voulu lui prouver que tout l'esprit d'un des Français qui en avoient le plus ne pouvoit l'empêcher de faire telle sottise dont un Anglais ordinaire auroit été préservé par son simple bon sens.

« En effet, lui disoit-il, avec un peu plus de réflexion, et, pour tout dire, de bon sens, « il auroit trouvé au moins extraordinaire « qu'un homme qu'il ne connoissoit pas et « dont il n'étoit pas connu, prît intérêt à lui « jusqu'à risquer sa propre vie pour garantir « la sienne, en faisant une démarche qui « pouvoit être sué d'un gouvernement à qui « rien n'échappoit, et qui ne pardonnoit « rien. D'ailleurs, ajoutoit-il, il n'auroit pas « dû croire qu'un homme de bas étage, tel « que paroissoit être l'inconnu qui s'étoit « présenté à lui, eût pu pénétrer le secret « des délibérations de l'inquisition, lorsqu'il « avoit reconnu et noté lui-même qu'elles « étoient enveloppées d'un voile impéné-  
trable. Ces raisons combinées auroient dû

« le porter à suspendre au moins le sacrifice  
« de son manuscrit; et un Anglais, quel  
« qu'il fût, n'y auroit certainement pas mis  
« autant de précipitation. » A la manière  
dont Montesquieu a parlé de l'aristocratie  
vénitienne dans son *Esprit des Lois*, on  
pourroit croire qu'il a voulu se venger sur  
elle de l'effroi qu'on lui avoit causé en son  
nom, si la terrible inquisition d'état et sa  
*bouche de pierre ouverte à toutes les déla-*  
*tions*<sup>1</sup>, n'étoient bien faites par elles-mêmes  
pour inspirer l'espèce d'horreur qu'il en té-  
moigne.

Montesquieu visita successivement toutes  
les autres grandes villes de l'Italie. Il paroît  
qu'à Gênes il ne trouya ni les mêmes em-  
pressions, ni les mêmes plaisirs qu'il avoit  
rencontrés partout ailleurs. L'humeur qu'il  
en conçut s'exhala dans une petite pièce de  
vers mordante et presque cynique. Florence,  
au contraire, lui plut infiniment, comme le  
prouve ce passage d'une de ses lettres : « De  
« mon temps, cette ville étoit un séjour  
« charmant; et, ce qui fut pour moi un objet  
« agréable, ce fut de voir le premier minis-

---

<sup>1</sup> *Esprit des Lois*, Liv. V, Chap. VIII.

« tre du grand-duc sur une petite chaise de  
 « bois, en casaquin et en chapéau de paille  
 « devant sa porte. Heureux pays, m'écriai-  
 « je, où le premier ministre vit dans une si  
 « grande simplicité et dans un pareil désteu-  
 « vrement ! »

Enfin il se rendit à Rome. Les chefs-d'œuvre de l'antiquité et ceux des temps modernes frappèrent vivement son imagination. Il n'avoit étudié ni la théorie ni la pratique des arts. Mais il tenoit de son organisation ce sentiment du beau, ce *goût naturel* qu'il définit *une explication prompte et exquise des règles mêmes que l'on ne connaît pas*. Ensuite, la contemplation réfléchie des ouvrages où les beautés de la nature sont le plus heureusement imitées, l'analyse des impressions qu'il recevoit, et la recherche des différentes causes qui les avoient produites, lui firent découvrir ces règles générales et ces principes féconds déposés depuis dans son *Essai sur le Goût*, monument inachevé de son génie, qui place le législateur des nations au rang des plus habiles législateurs des beaux-arts. Parmi les hommes distingués avec lesquels il contracta des liaisons initiées dans la capitale du monde chrétien,

il faut citer le cardinal Corsini, depuis pape sous le nom de Clément XII, et la cardinal de Polignac, auteur de l'*Anti-Lucrèce*. Son attachement pour celui-ci ne l'aveugloit pas sur les défauts de son poème, qu'il trouvoit trop long de moitié; et dont il disoit : « C'est « un enfant qui ressemble à son père; il dé- « crit agréablement et avec grâce; mais il « décrit tout et s'amuse partout. » Montes- quieu avoit *peur des jésuites*. « Si j'offense « quelque grand, disoit-il, il m'oubliera, je « l'oublierai, je passerai dans une autre pro- « vince, dans un autre royaume; mais, si « j'offense les jésuites à Rome, je les trou- « verai à Paris : partout ils m'environnent. » Nous verrons qu'à sa mort les jésuites ont pris soin de lui prouver combien ses craintes et ses réflexions étoient justes. En atten- dant, il en vit à Rome le moins qu'il lui fut possible; mais il ne put éviter de rencontrer chez le cardinal de Polignac le P. Vitry, *homme fort important, qui faisoit des mé- dailles antiques et des articles de foi*, et le P. Fouquet, qui avoit été missionnaire à la Chine. Il eut depuis avec ce dernier une négociation dont l'objet étoit de faire rési- gner à l'abbé Duval, son secrétaire, un bê-

néfice que le P. Fouquet, devenu évêque *in partibus*, possédoit en Bretagne. Les difficultés que le jésuite prélat élevoit coup sur coup relativement aux conditions de cette espèce de marché, firent dire à Montesquieu : *On voit bien que Monseigneur n'a pas encore secoué la poussière.* Avant de quitter Rome, il alla prendre congé du pape Benoît XIV. Ce pontife, qui aimoit sa personne et son esprit, lui dit : *Mon cher président, avant de nous séparer, je veux que vous emportiez quelque souvenir de mon amitié. Je vous donne la permission de faire gras pour toute votre vie, à vous et à toute votre famille.* Montesquieu remercie le pape, et lui fait ses adieux. Alors l'évêque camérier le conduit à la daterie : là, on lui expédie les bulles de dispense, et on lui présente une note un peu élevée des droits à payer pour ce pieux privilége. Montesquieu, effrayé du montant, rend au secrétaire son brevet, et lui dit : *Je remercie S. S. de sa bienveillance ; mais le pape est un si honnête homme ! Je m'en rapporte à sa parole, et Dieu aussi.*

Après avoir entièrement vu l'Italie, il visita la Suisse, parcourut les contrées ar-

rosées par le Rhin, s'arrêta quelque temps en Hollande, et passa ensuite en Angleterre, où il séjourna deux ans. Il y reçut cet accueil empressé qu'on n'accusera pas les Anglais de refuser au mérite célèbre. La société royale de Londres l'admit au nombre de ses membres. La reine, qui protégeoit les savants, les écrivains et les artistes, l'honora d'une bienveillance particulière, et voulut souvent jouir de son entretien. Il eut une fois occasion de flatter en elle fort délicatement l'orgueil national et l'amour-propre personnel. Il a raconté lui-même l'anecdote de cette manière : « Je dînois chez le duc de Richmond. Le gentilhomme ordinaire de La Boine, qui étoit un fat, quoique en voyé de France en Angleterre, soutint que l'Angleterre n'étoit pas plus grande que la Guienthc. Je tançai mon envoyé. Le soir, la reine me dit : « Je sais que vous nous avez défendus contre votre M. de La Boine. » — « Madame, je n'ai pu imaginer qu'un pays où vous régnez ne fut pas un grand pays. » Ce n'étoit pas là tout-à-fait une vaine flatterie. Montesquieu pensoit réellement que l'Angleterre étoit un grand pays, non par son territoire, mais par sa

lois; et cette opinion est suffisamment attestée par le magnifique tableau qu'il a tracé de la constitution anglaise. Les Anglais s'en sont montrés reconnoissants. Ils ont toujours regardé Montesquieu comme un des plus grands génies qui aient éclairé le monde; et, dans la chambre des communes, l'*Esprit des Lois* est sur la table avec le recueil même des lois dont il offre un si beau commentaire.

Montesquieu, de retour en France, n'eut rien de plus pressé que de se retirer à son château de la Brède. Il y passa deux années de suite, jouissant de lui-même, faisant succéder un repos doucement occupé aux agitations d'une vie errante, mêlant les exercices du corps aux travaux de l'esprit, et commençant à mettre en œuvre cette immense collection de faits et de pensées, produit de ses lectures et de ses voyages, de ses recherches et de ses méditations. Depuis long-temps il avoit posé les fondements de son ouvrage sur les *Causes de la Grandeur des Romains et de leur Décadence*. Il le continua, y mit la dernière main, et le fit paraître en 1734.

Nous allons le voir maintenant livré sans

relâche à la composition de son grand ouvrage, de cet *Esprit des Lois*, qui fut la pensée dominante de toute sa vie, et auquel ses précédents écrits sembloient l'avoir conduit plutôt que l'en avoir détourné. Il faut l'entendre lui-même, nous mettant dans le secret de ses jouissances et de ses peines, de ses craintes et de ses espérances, de ses abattements et de ses transports de joie; enfin nous racontant avec naïveté toutes les circonstances, toutes les crises diverses de ce long et laborieux enfantement. L'idée de trouver dans la nature même des choses l'explication de tant de lois et de coutumes si différentes, et souvent si bizarres, qui ont gouverné les peuples anciens et modernes, cette idée s'étoit emparée de lui *au sortir du collège*. De même que Christophe Colomb prédit le continent de l'Amérique avant de l'avoir découvert, de même que Newton pressentit les lois de l'attraction avant de les avoir trouvées, Montesquieu soupçonna l'existence de ses *principes* avant que rien les lui eût fait apercevoir. Il les chercha long-temps sans pouvoir les rencontrer. Dès qu'ils se furent présentés à lui, il se crut assuré du succès. Mais bientôt il craignit que ce beau

*et grand sujet ne fût beaucoup plus grand que lui-même. Il commença bien des fois, et bien des fois abandonna son ouvrage; il envoya mille fois au vent les feuilles qu'il avoit écrites; il sentoit tous les jours les mains paternelles tomber* <sup>1</sup>. Tantôt il lui sembloit que son travail avançoit à pas de géant, tantôt qu'il reculoit à cause de son immensité. Le morceau sur l'origine et les révolutions de nos lois civiles pensa le tuer, et ses cheveux en blanchirent. Enfin, dans le cours de vingt années, il vit ce grand monument commencer, croître, s'avancer et finir <sup>2</sup>. Il toucha la terre, et, en abordant, il s'écria : *Italiam! Italiam!* comme les compagnons d'Enée en mettant le pied sur les rivages du Latium. Il ne se félicita pas seulement d'avoir achevé; il s'applaudit encore de n'avoir pas manqué de génie; il crut pourvoir dire avec le Corrège : *Et moi aussi, je suis peintre* <sup>3</sup>.

Sa confiance n'étoit cependant pas si grande, qu'il ne crût devoir consulter quel-

<sup>1</sup> Préface de l'*Esprit des Lois*.

<sup>2</sup> Ibid.

<sup>3</sup> Ibid.

ques amis sur le mérite de l'*Esprit des lois*, avant de le livrer à l'impression. Le président Hénault, dit-on, n'y vit que d'excellents matériaux pour un ouvrage qui étoit encore à faire. Helvétius pensa que l'auteur avoit trop composé avec les préjugés, et n'avoit point assez coupé dans le vif ( ce furent ses termes ). Le jugement du président Hénault sur l'*Esprit des Lois* pourra paroître un peu fier de la part d'un homme qui ne fit qu'un abrégé chronologique , si toutefois il le fit; mais personne ne sera surpris que le téméraire auteur de l'*Esprit* ait trouvé Montesquieu trop circonspect. Siihouette, qui fut contrôleur général, et qui avoit traduit en prose l'*Essai sur l'Homme*, de Pope , se montra encore plus sévère et plus tranchant que les deux autres : il engagea Montesquieu à jeter son manuscrit au feu. Montesquieu , peu découragé par des avis qui ne s'accordaient guère , et qui d'ailleurs étoient trop absolus pour être bien réfléchis , répondit en envoyant son manuscrit à l'impression , après y avoir mis l'épigraphe : *Prolem sine matre creatam* , épigraphe énigmatique qui jusqu'à présent paroît avoir exercé infruc-

tueusement la sagacité des lecteurs<sup>1</sup>. L'ouvrage fut imprimé à Genève, et ce fut un ministre de l'église de cette ville, le professeur Jacob Vernet, qui se chargea d'en revoir les épreuves. Cet homme officieux, poussant le zèle jusqu'à l'indiscrétion, se permit de changer quelques mots. Montesquieu n'approuva ni le procédé ni les changements, et dans l'édition suivante, donnée à Paris, il rétablit son véritable texte. Les conseils du professeur Vernet l'avoient trouvé plus docile que ses corrections. Il s'étoit décidé, d'après son avis, à supprimer une *Invocation aux Muses*, qu'il avoit placée en tête du Livre XX. Le morceau, empreint de cette couleur antique dont il sembloit avoir retrouvé le secret, n'étoit qu'un magnifique hors-d'œuvre, une brillante singularité; et l'on peut applaudir sans aucun regret au sacrifice qu'il en a fait, puisque des mains amies ont pris soin de nous le conserver.

<sup>1</sup> On lit dans les *Nouveaux Mélanges de madame Necker*, qu'il en donnoit lui-même cette explication: « Un livre sur les lois doit être fait dans un pays de liberté; la liberté en est la mère : je l'ai fait sans mère. »

*L'Esprit des Lois* fut publié en 1758. Paroissant au milieu d'une société frivole, plus avidé de plaisir que d'instruction, qui ne s'occupoit des choses du gouvernement que pour s'en moquer, et qui décidoit, par un couplet ou par un bon mot, toutes les questions de la politique, ce livre ne fit d'abord qu'une très foible sensation, et peut-être n'en eut-il produit aucune, sans l'existence considérée et la réputation d'esprit dont jouissoit l'auteur. Chose singulière! ce furent deux femmes, mais à la vérité doux amies de Montesquieu, madame de Tencin et madame Geoffrin, qui les premières partirent frappées du mérite de l'ouvrage, et se déclarèrent en sa faveur. L'ouvrage alors commença d'avoir une sorte de vogue; mais le temps n'eût pas encore venu de l'apprecier. Tous voulaient l'avoir lu, quoique très-peu en eussent eu la patience, tous aussi voulurent le juger; et, si quelques-uns consentirent à le vanter, la plupart, pour affêter une supériorité de goût et de lumières, prirent le parti d'en dire du mal. Des esprits distingués, mais malins ou envieux, donnèrent le signal du dénigrement. Un mot heu-

reux et piquant d'une femme<sup>1</sup>, mot qui avoit tout juste ce qu'il falloit de vérité pour une épigramme, devint l'opinion que chacun s'empressa d'adopter, et ceux-là même reprochèrent au livre d'être écrit avec trop d'esprit, qui n'auroient pu en soutenir la lecture, s'ils y en avoient trouvé moins.

La classe de lecteurs sur laquelle Montesquieu avoit le moins compté, quoique ce fût celle qui devoit trouver le plus à profiter dans son ouvrage, s'étoient les rois. « Ils sont, disoit-il, les derniers qui me liront, et peut-être ne me liront-ils point du tout. Je sais cependant, ajoutoit-il, qu'il en est un dans le monde qui m'a lu (le roi de Prusse), et M. de Maupertuis m'a mandé qu'il avoit trouvé des choses où il n'étoit pas de mon avis. Je lui ai répondu que je parierois bien mettre le doigt sur ces choses. Ces deux hommes de génie devoient naturellement s'entendre, soit que leur opinion fût semblable, soit que la différence d'état et de position en produisît une

<sup>1</sup> Madame du Deffand appeloit l'*Esprit des Lois*, de l'*esprit sur les lois*.

dans leur manière de penser. Frédéric professoit la plus haute estime pour Montesquieu; il le mettoit sur la même ligne que Tacite, et son dédain connu pour la langue de son pays lui faisoit dire que ces deux grands écrivains ne pourroient jamais être traduits en allemand.

Tandis que la France accueilloit avec trop d'indifférence et de légèreté un des ouvrages qui deyoit le plus contribuer à sa gloire, les nations étrangères, abjurant tout esprit de rivalité, et voyant dans Montesquieu un bienfaiteur de l'humanité entière, s'empressoient de lui payer le tribut d'une admiration reconnoissante. L'Angleterre, où le goût des matières politiques avoit, comme aujourd'hui, sa source dans la nature même du gouvernement, et l'Italie, où ce même goût avoit survécu aux temps et aux circonstances qui l'avoient fait naître, concurent pour l'*Esprit des Lois* une estime digne des compatriotes d'Harrington et de Machiavel, de Locke et de Gravina. Les Anglais, surtout, se montrèrent passionnés pour un livre où leurs institutions sembloient être offertes en exemple au reste de l'univers; et, par une de ces singularités qu'on

sait être fort communes parmi eux ; leur enthousiasme pour le génie de Montesquieu s'étendit jusqu'au vin qu'il récoltoit dans ses domaines. Il devint à la mode d'en boire ; chacun voulut s'en procurer, et le propriétaire ne suffisoit plus aux demandes. Il s'applaudissoit naïvement de ce double triomphe. « Le succès que mon livre a dans ce pays-là, disoit-il, contribue au succès de mon vin ; mais je crois que mon vin y fait encore plus fortune que mon livre. »

La France, ayant enfin appris de l'Europe qu'elle possédoit un chef-d'œuvre de plus, se mit en devoir de l'admirer à son tour et de s'en enorgueillir. Les esprits supérieurs, les juges naturels de Montesquieu, osèrent alors célébrer son génie, et la foule imitative se mit à répéter leurs louanges. Cependant la médiocrité jalouse, qui n'en veut qu'à la gloire, et qui avoit épargné l'ouvrage tant qu'on l'avoit méconnu, ne pouvoit tarder à l'attaquer du moment que son triomphe avoit commencé. On ne sauroit dénombrer, sans fatigue et sans ennui, la foule des brochures qui furent lancées presqu'à la fois contre l'*Esprit des lois*. Montesquieu n'opposa d'abord que le silence à ce débordement

de critiques ineptes, souvent mêlées d'insultes grossières. Il lui sembloit que le public le vengeoit assez des unes par le mépris, et des autres par l'indignation. Mais le plus vil peut-être de tous ses ennemis, l'auteur janséniste d'un libelle hebdomadaire et anonyme, intitulé *Nouvelles ecclésiastiques*, obtint de lui, à force de fureur et de perfidie, qu'il daignât lui répondre; et, comme dit Voltaire, « que les trois doigts qui avoient écrit l'*Esprit des Lois* s'abaissassent jusqu'à écraser, par la force de la raison et à coups d'épigrammes, la guêpe convulsive qui bourdonnoit à ses oreilles quatre fois par mois. » Ce critique, ou plutôt ce délateur odieux l'avoit accusé à la fois de déisme et de spinosisme, deux imputations qui s'entre-détruisent nécessairement. La gravité de l'accusation en fit disparaître à ses yeux l'absurdité, et il crut devoir à l'une l'honneur d'une réfutation, dont l'autre sembloit le dispenser. Il composa donc alors la *Défense de l'Esprit des Lois*, modèle de discussion solide et de plaisanterie légère. Il se félicitoit lui-même de l'avoir écrite de ce ton de modération maligne, plus puissant, plus victorieux que la véhémence contre les

attaques de la sottise malveillante. « Ce qui  
« plaît dans ma Défense, disoit-il, ce n'est  
« pas de voir les vénérables théologiens mis  
« à terre, c'est de les y voir couler douce-  
« ment. » La Sorbonne, avertie, excitée par  
les cris de quelques obscurs fanatiques, et  
craignant peut-être de se compromettre elle-  
même par son silence, voulut procéder à la  
censure de l'*Esprit des Lois*; mais, peu con-  
tente de l'effet qu'avoit produit dans le pu-  
blic le travail de ses premiers examinateurs,  
elle en nomma d'autres pour recommencer  
l'affaire. « Je suis extrêmement tranquille  
« là-dessus, disoit Montesquieu; ils ne peu-  
« vent dire que ce que le nouvelliste ecclé-  
« siastique a dit, et je leur dirai ce que j'ai  
« dit au nouvelliste ecclésiastique. Ils ne sont  
« pas plus forts avec ce nouvelliste, et ce  
« nouvelliste n'est pas plus fort avec eux.  
« Il faut toujours en revenir à la raison. Mon  
« livre est un livre de politique, et non pas  
« un livre de théologie; et leurs objections  
« sont dans leurs têtes, et non pas dans mon  
« livre. » Il disoit plus tard : « La Sorbonne  
« cherche toujours à m'attaquer; il y a deux  
« ans qu'elle y travaille sans savoir presque  
« comment s'y prendre. Si elle me fait mettre

« à ses trousses, je crois que j'achèverai de l'ensevelir » La Sorbonne, soit qu'elle eût été intimidée par cette menace, soit que la raison seule l'eût ramenée au parti de la modération, finit par abandonner entièrement le projet de censurer *l'Esprit des Lois*; et en cela, sans doute, elle servit encore mieux ses propres intérêts que ceux de l'auteur.

Si Montesquieu s'abstenoit en général de répondre aux critiques injustes qu'on faisait de son livre, ce n'étoit pas qu'il y fût principalement affecté de celle que fit ou que fit faire Dupin, fermier général, par lui qualifié de *peasant*: c'est ce qu'il appeloit être *cité au tribunal de la malice*, après l'avoir été à celui du *journal de Trévoux*. Voltaire prétend que cette critique intitulée *Observations sur l'Esprit des Lois*, et formant trois volumes in-8°, fut « l'ouvrage d'une petite société de savants nourris dans la connoissance des affaires des hommes, qui s'ast sembla long-temps pour examiner avec impartialité le livre de Montesquieu », et

<sup>1</sup> Allusion à l'ouvrage intitulé le *Tombeau de la Sorbonne*, attribué à l'abbé de Prades.

todes dont il a enrichi les *Lettres persanes*, mais qu'ayant jugé qu'il y tiendroit trop de place, il s'étoit décidé à en faire un ouvrage à part. Cette conjecture n'est pas dénuée de vraisemblance.

Montesquieu eut comme plusieurs grands prosateurs du siècle dernier, le travers ou le malheur de faire peu de cas de la poésie; et, comme la plupart d'entre eux, il ne laissa pas de composer quelques vers. Les portraits étoient à la mode dans les sociétés de son temps. Se trouvant à Lunéville, et voulant amuser une minute le roi de Pologne, il fit celui de madame la duchesse de Mirepoix, et il le fit en vers, apparemment pour prouver qu'avec de l'esprit on vient à bout de tout, et que, s'il dédaignoit la poésie, ce n'étoit pas qu'il fût hors d'état d'y réussir. La preuve n'est pas complète : il y a loin de la véritable poésie à ses riens galants et ingénieux qui ne tiennent que de la mesure et de la rime le droit d'être appelés des vers. Montesquieu exceptoit-il les siens du mépris qu'il témoignoit pour ceux des autres? Je ne sais; mais il engagea assez vivement son ami l'abbé Venuti à traduire son portrait de madame de Mirepoix en vers italiens, et il ob-

tint cette satisfaction. On connoît encore de lui quelques petites pièces de société, remarquables également par l'esprit et la délicatesse. Il fut même une fois inspiré par la Muse de l'Impromptu, qui sembleroit ne devoir sourire qu'aux poëtes de profession. Voici deux vers qu'il fit en se promenant dans le jardin de Boileau à Auteuil, dont le médecin Gendron, son ami, étoit devenu propriétaire :

Apollon, dans ces lieux, prompt à nous secourir,  
Quitte l'art de rimer pour celui de guérir.

Qui n'a pas entendu exprimer, qui n'a pas exprimé soi-même des regrets sur la perte de l'*Histoire de Louis XI*, composée par Montesquieu ? Il ne reste à la postérité que la triste consolation de savoir comment ce malheur est arrivé. Montesquieu détruisoit à mesure les mémoires dont il se servoit pour composer son histoire. L'ouvrage étant achevé et mis au net, il dit à son secrétaire de brûler le brouillon. Celui-ci, par inadvertance, jeta la copie au feu, et Montesquieu, à son tour, trouvant le brouillon sous sa main, crut, en le brûlant lui-même, ne faire autre chose que réparer un oubli de son secrétaire. Ainsi, brouillon et copie, tout

fut anéanti. Un homme qui joint l'esprit et le goût à l'érudition , M. Walkenaer , eut le bonheur de parcourir , il y a quelques années , ce qui restoit encore des manuscrits de Montesquieu : il y trouva un fragment de l'*Histoire de Louis XI*, bien fait pour ajouter au chagrin causé par la perte de l'ouvrage , s'il en faut juger par ces traits qu'il en a détachés : « Il ( Louis XI ) ne vit dans le commencement de son règne que le commencement de sa vengeance... . Il lui sembloit que , pour qu'il vécût , il falloit qu'il fit violence à tous les gens de bien..... Il ( Richelieu ) fit jouer à son monarque le second rang dans la monarchie , et le premier dans l'Europe ; il avilit le roi , mais il illustra le règne. »

Grimm croit qu'il a existé entre les mains de M. le Baron de Secondat des drames historiques , composés par son père , dans le goût des pièces de Shakespeare , ou plutôt de la tragédie de *François II* par le président Hénault. Le *Dialogue de Sylla et d'Eucrate* , ajoute-t-il , doit donner une grande idée de ce que devoient être ces drames,

Il y avoit six ans que l'*Esprit des Lois*

avoit paru : on s'étoit lassé de contester à Montesquieu sa gloire , et il en jouissoit paisiblement , lorsque sa santé , qui étoit naturellement délicate , et qui depuis longtemps éprouvoit une altération sensible , fut attaquée avec violence par la maladie inflammatoire qui devoit promptement terminer ses jours. Il étoit alors à Paris. La nouvelle de son état fut un sujet d'affliction publique. Quoique éloigné de sa famille , il eut la douceur de mourir entouré des soins les plus empêssés et les plus tendres : ces soins lui furent prodigues par la duchesse d'Aiguillon , son ancienne amie , le duc de Fitz-James , le duc de Nivernois , le chevalier de Jaucourt , et deux autres personnes qui paraissent lui avoir été toujours fort chères , M. et M<sup>me</sup> Dupré-de-Saint-Maur. Il disoit de l'un : *Aucun homme n'a tant été à lui que lui ;* et de l'autre : *Elle est également bonne à en faire sa maîtresse , sa femme ou son amie.*

On a imprimé dans le temps une lettre de la duchesse d'Aiguillon , contenant quelques détails sur ses derniers moments. Un autre récit des mêmes circonstances a été fait , depuis la révolution , par feu M. d'Ar-

et; qui, après avoir élevé le fils de Montesquieu, étoit resté l'ami de ce grand homme, et avoit aussi assisté à sa mort. Les deux narrations s'accordent : seulement la dernière présente sous un jour encore plus désavantageux le rôle que jouèrent les jésuites dans cette affaire, et cette différence s'explique naturellement par celle des deux époques. Le P. Routh avoit été chargé par la société de diriger, et, au besoin, de contraindre les dernières dispositions du mourant, et le célèbre P. Castel, lié avec Montesquieu, qui l'appeloit, dit-on, *l'Arlequin de la philosophie*, s'étoit joint officieusement à son confrère. *Tâchez*, disoit Montesquieu à M. d'Arcet, *de me débarrasser de ces moines ; il faudroit, pour leur plaisir, faire leur volonté, et je suis accoutumé à ne faire que la mienne.* Il disoit à madame d'Aiguillon, en lui remettant un exemplaire des *Lettres persanes* avec des corrections : *Je sacrifierai tout à la religion et à la raison, mais rien aux jésuites. Voyez avec mes amis si cela doit paroître.* Le P. Routh, ayant profité d'une absence de madame d'Aiguillon, entra dans la chambre de Montesquieu, en fit sortir son secrétaire, et s'y en-

ferma sous clef. Madame d'Aiguillon, de retour, entendit, en s'approchant de la porte, le malade qui parloit avec émotion; elle frappa, et le jésuite ouvrit. Pourquoi, dit-elle, tourmenter cet homme mourant? Montesquieu, reprenant lui-même la parole, dit : Voilà, Madame, le P. Routh qui vouroit m'obliger à lui livrer la clef de mon armoire pour enlever mes papiers. Madame d'Aiguillon fit des reproches de cette violence au confesseur, qui s'excusa en disant : Madame, il faut que j'obéisse à mes supérieurs. Avant de donner le Viatique au malade, le curé de Saint-Sulpice, se tournant vers le confesseur, lui demanda si le malade avoit satisfait. Oui, lui répondit le P. Routh, comme un grand homme. Le curé dit alors à Montesquieu : Monsieur, vous comprenez mieux qu'un autre combien Dieu est grand..... Oui, reprit-il, et combien les hommes sont petits. De ce que Montesquieu mourant repoussoit ainsi les tentatives intéressées d'une société ambitieuse, qui voulloit s'emparer de la mort des hommes célèbres, quand elle n'avoit pu s'emparer de leur vie, il n'en faut pas conclure que, dans cette dernière circonstance, ses senti-

difficile de se placer entre les scrupules d'un mourant et la sincérité d'un confesseur, on peut croire qu'en aucun moment de sa vie, sans en excepter le dernier, Montesquieu ne se reprocha ces traits un peu vifs que d'autres l'accusoient d'avoir lancés contre la religion chrétienne dans ses *Lettres persanes*. Trente ans après les avoir publiées, et deux ans seulement avant de mourir, il disoit encore : « Il faut qu'un Turc voie , pense et parle en Turc , et non en chrétien : c'est à quoi bien des gens ne font pas attention , en lisant les *Lettres persanes*. »

Montesquieu avoit épousé , en 1715 , ma demoiselle de Lartigue , fille d'un lieutenant-colonel. Il en eut un fils et deux filles. Il maria l'une de celles-ci à M. de Secondat d'Agen , d'une autre branche de sa maison , afin que ses biens restassent dans sa famille ; en cas que son fils , qui étoit marié depuis plusieurs années , continuât de ne pas avoir d'enfants. Mademoiselle de Montesquieu , ayant son mariage , lui fut d'une grande utilité pour la composition de l'*Esprit des Lois*. Comme il eut toujours la vue très-mauvaise , et que son secrétaire ne pouvoit suffire aux immenses lectures qu'il lui faisoit faire , elle

lissoit à son tour. Semblable aux filles de Milton, qui, pour rendre le même service à leur père aveugle, avoient appris à connôître les caractères des langues savantes, elle s'étoit accoutumée à déchiffrer nos plus vieux auteurs, tels que Beaumanoir, Joinville et autres. Douée, comme son père, d'un esprit vif et enjoué, elle égaloit, dit-on, ces rebuantes lectures par des remarques plaisantes sur les mots et sur les choses.

Le baron de Secondat se montra digne de son père par ses vertus, mais non par ses talents. Montesquieu, qui connoissoit tous les dangers de la carrière des lettres, souhaitoit pour son fils un bonheur tranquille plutôt qu'une gloire orageuse. Ce fils ne répondit pas entièrement aux projets qu'il avoit formés pour son établissement; mais du moins, s'il cultiva les sciences et les arts, ce fut sans exciter l'envie, et sans voir son repos troublé par les inconvénients de la célébrité.

Grimm raconte à ce sujet l'anecdote suivante, qu'il tenoit de l'abbé Quesnel, ami de Montesquieu. Celui-ci, partant pour sa terre, avoit prié l'abbé de veiller sur l'éducation de son fils qu'il venoit de mettre au collège d'Harcourt. Revenu à Paris, il n'eut

rien de plus pressé que d'aller demander des nouvelles du jeune homme au digne ecclésiastique à qui il l'avoit recommandé pendant son absence. *Ses mœurs?* — *Ne laissent rien à désirer.* — *Son caractère?* — *Doux et liant; tous ses camarades le chérissent.* Jusque-là sa tendresse paternelle sembloit jouir de la plus entière satisfaction. L'abbé crut y ajouter encore en lui apprenant que ses maîtres étoient infiniment contents de son application; qu'il avoit beaucoup de goût pour les sciences, et surtout pour l'histoire naturelle, où il avoit déjà fait des progrès étonnans pour son âge. A ce mot, Montesquieu palit, et, se jetant dans un fauteuil avec toutes les marques du plus profond désespoir : *Ah! mon ami, vous me tuez: voilà donc toutes mes espérances perdues!* *Vous savez quel projet j'avois formé pour cet enfant, la charge que je lui destinois.* C'en est fait, il ne sera jamais qu'un homme de lettres, un original comme moi, et nous n'en ferons jamais autre chose. Ce goût du jeune Secondat pour l'histoire naturelle, goût que Montesquieu lui-même avoit eu, et qu'il lui avoit peut-être communiqué, s'accrut avec le temps, et devint une

passion. Il ne se contenta pas d'écrire sur cette science; il voulut encore, essayant de marcher sur les traces de son père, traiter, dans un ouvrage, du commerce et de la navigation de la Grande-Bretagne, et dans un autre, de la marine militaire de France. Ce dernier écrit, dans lequel notre puissance navale étoit exagérée, fut publié à Londres, où l'auteur se trouvoit alors, et n'y fit pas, à beaucoup près, la même fortune que l'*Esprit des Lois*. M. de Secondat est mort à Bordeaux en 1796, âgé de soixante-dix-neuf ans.

Montesquieu joignoit aux facultés de l'esprit, qui font l'homme supérieur, les qualités de l'âme et les agréments du caractère qui constituent le galant homme. On a trouvé son économie excessiye; tranchons le mot, il a passé pour avare. Il s'est inscrit lui-même contre cette fausse opinion. « Je n'ai pas paru dépendre, a-t-il dit; mais je n'ai jamais été avare, et je ne saache pas de chose si peu difficile que je l'eusse faite pour gagner de l'argent... Je n'ai pas laissé, je crois, d'augmenter mon bien; mais c'étoit plutôt pour une certaine idée d'habileté que cela me donnoit que pour l'idée de devenir plus ri-

« che. » Il ne se refusoit rien; mais ses besoins bornoient sa dépense; et la prodigalité lui paroissoit une folie. « Il faut, disoit-il en « core, regarder son bien comme son es- « clave; mais il ne faut pas perdre son es- « clave. » Son habillement étoit de la plus grande simplicité : il avoit pour maxime qu'en fait de parure, il faut toujours rester au-dessous de ce qu'on peut.

Il ne se souvenoit pas d'avoir dépensé quatre louis par air; mais sa bourse étoit ouverte aux malheureux qui en avoient besoin. Un Anglais, nommé Henry Sully, établi en France, où l'art de l'horlogerie lui dût plusieurs de ses perfectionnements, lui écrivit un jour cette lettre :

« J'ai envie de me pendre; mais je crois « cependant que je ne me pendrois pas, si « j'avois cent écus. » Il lui répondit : « Je « vous envoie cent écus; ne vous pendez « pas, mon cher Sully, et venez me voir. »

Il n'étoit pas toujours nécessaire de solliciter ses secours pour les obtenir; et, faisant le bien pour le bien lui-même, il se déroboit volontiers à la reconnaissance. Tout le monde connaît le trait de bienfaisance qu'on a mis sur la scène sous le titre du *Bienfaït*

*anonyme*; mais il n'est pas permis de l'omettre dans une vie de Montesquieu; et personne d'ailleurs ne sera fâché de relire une si touchante aventure. Montesquieu alloit souvent visiter sa sœur, madame d'Héricourt, à Marseille. Se promenant un dimanche soir sur le port, il est invité par un jeune matelot, dont la physionomie et l'air d'éducation le frappent, à prendre de préférence son bateau pour aller faire un tour en mer. Entré dans le bateau, il questionne ce jeune homme; il apprend de lui que son père a été pris par des corsaires et emmené captif à Tétuan; que sa mère et ses deux sœurs travaillent de toutes leurs forces pour amasser sa rançon, et que lui-même, après avoir toute la semaine fait le métier d'apprenti joaillier, il fait celui de batelier le dimanche pour gagner quelque argent de plus, et contribuer d'autant au rachat de son père. Montesquieu, s'étant fait ramener à terre, met dans la main de ce vertueux fils sa bourse, qui contenoit une somme assez forte, et s'échappe. Six semaines après, le père revient dans sa maison, juge bientôt à l'étonnement des siens qu'il ne leur doit pas sa liberté comme il l'avoit pensé d'abord, et leur ap-

prend, que, non-seulement on l'a racheté, mais qu'encore, après avoir pouryu aux frais de son habillement et de son passage, on lui a fait remettre une somme de cinquante louis. Le jeune homme alors soupçonne un nouveau bienfait de la part du généreux inconnu qui lui avoit fait présent de sa bourse, et il se met en devoir de le chercher. Après deux ans d'inutiles démarches, il le rencontre dans la rue, se précipite à ses genoux qu'il arrose de larmes, et le conjure de venir recevoir les bénédictions d'une famille qui lui doit son bonheur. Montesquieu refuse de le reconnoître, ne veut convenir de rien, et s'échappe encore à la faveur de la foule qui les entouroit. Cette belle action seroit restée toujours inconnue, si l'on n'eût trouvé dans ses papiers, après sa mort, la note d'une somme de 7,500 francs, envoyée à un banquier de Cadix. Ce banquier, à qui on demanda des éclaircissements, répondit que la somme avoit été employée par lui, d'après l'ordre de M. de Montesquieu, à délivrer un Marseillais, nommé Robert, esclave à Tétuan.

Les bienfaits pécuniaires sont ceux qui coûtent le moins à certains hommes plus ri-

ches que serviables, plus avares de leur peine que de leur argent, et craignant moins d'épuiser leur bourse que d'user leur crédit, L'espèce de bienfaisance la plus rare et la plus méritoire consiste à s'employer avec activité, avec chaleur, avec suite, en faveur de ceux qui sont négligés ou persécutés. Montesquieu pratiquoit aussi cette manière d'obliger. L'académie française étoit sur le point d'admettre dans son sein l'auteur de *la Métromanie*. Montesquieu, alors directeur de cette compagnie, fut mandé à Versailles, et le roi lui dit qu'il ne vouloit pas que Piron fût élu. L'opposition étoit formelle, et il y avoit peu d'espoir de la vaincre. Montesquieu prit le parti de s'adresser à une femme dont la haute faveur devoit sans doute révolter la morale publique, mais qui, sachant en faire un noble usage, méritoit quelquefois qu'on en oubliât la source. Il écrivit à madame de Pompadour la lettre suivante :

« Piron est assez puni, madame, pour les mauvais vers qu'on dit qu'il a faits : d'un autre côté, il en a fait de très-bons. Il est aveugle, infirme, pauvre, marié, vieux. « Le roi ne pourroit-il pas lui accorder quelque pension ? il est beau de l'obtenir. C'est

« ainsi que vous employez le crédit que vos belles qualités vous donnent : et, parce que vous êtes heureuse , vous voudriez qu'il n'y eût point de malheureux. Le feu roi exclut La Fontaine d'une place à l'académie à cause de ses Contes , et il la lui rendit six mois après à cause de ses Fables. »

Piron obtint une pension de 1,000 livres, et Montesquieu fut chargé de la lui annoncer. Le vieux poëte alors eut plus d'un motif pour se consoler de n'être point de l'académie : on l'avoit jugé digne d'en être ; il recevoit l'équivalent d'un droit de présence auquel sa position ne lui permettoit pas d'être indifférent , sans être obligé de le mériter par une assiduité quelquefois gênante ; et enfin il pouvoit continuer à faire des épi-grammes contre les académiciens , sans manquer à ces égards qu'on se doit entre confrères.

On a parlé de l'ambition de Montesquieu : on a dit qu'il avoit aspiré à la place de chancelier. Rien ne prouve qu'il ait élevé jusque-là ses prétentions ; mais il est certain que , si dans le temps on lui eût accordé cette dignité , qui pouvoit alors paroître au-dessus de sa naissance , ou du moins de sa position

dans le monde, chacun diroit maintenant qu'elle a été honorée par lui plus qu'elle ne l'a honoré lui-même. Au reste, son ambition, s'il en avoit, étoit grande comme son mérite, et cette égalité de proportion ne se rencontre pas toujours. « Je n'aime pas les « petits honneurs, » disoit-il. On ne savoit pas « auparavant ce que vous méritiez, mais ils « vous fixent et décident au juste ce qui est « fait pour vous. » Il déclare quelque part qu'il n'a point aimé à faire sa fortune par le moyen de la cour; et quelqu'un lui faisant entendre qu'on lui donneroit une pension : N'ayant pas fait de bassesses, répondit-il, je n'ai pas besoin d'être consolé par des grâces.

On lui a reproché aussi d'avoir été trop jaloux de ses droits seigneuriaux, trop attaché, en général, aux prérogatives de la naissance. Le même reproche a été fait à Montaigne, son compatriote; et il n'est peut-être juste à l'égard de l'un, ni de l'autre : du moins ils y mettoient tous deux de la naïveté, et tous deux avoient au fond trop de véritable amour-propre pour pousser bien loin cette ridicule vanité. Montesquieu disoit : « Quoi que mon nom ne soit ni bon ni mauvais,

« n'ayant guère que deux cent cinquante ans  
« de noblesse prouvée, cependant j'y suis at-  
« taché, et je serois homme à faire des sub-  
« stitutions. » Et il en fit en effet. Il disoit  
une autre fois : « Je fais faire une assez sotte  
« chose, c'est ma généalogie. »

Il étoit peu susceptible de passions, de sentiments forts et profonds. Le marquis d'Argenson, qui l'avoit beaucoup connu, ainsi que Fontenelle, assure qu'ils se ressemblaient entièrement à cet égard, quoique Montesquieu, plus vif, parût avoir plus de sensibilité et d'enthousiasme. Ce témoignage est assez d'accord avec celui de Montesquieu lui-même. « J'ai été dans ma jeunesse,  
« disoit-il, assez heureux pour m'attacher à  
« des femmes dont j'ai cru être aimé; dès  
« que j'ai cessé de le croire, je m'en suis dé-  
« taché soudain. » *A trente-cinq ans il aimoit encore*: c'est lui qui en fait la remarque, comme si la chose étoit singulière, et qu'elle dût exciter quelque surprise; mais, en revanche, il étoit amoureux de l'amitié, sentiment plus tranquille, plus analogue à la tempé de son âme, plus conforme aux habitudes de son esprit.

La haine est quelquefois la passion des

cœurs froids : Montesquieu ne la connoissoit pas. « Je pardonne aisément, disoit-il, parce que je n'e suis pas haineux : il me semble que la haine est douloureuse. » Ayant eu fort à se plaindre du P. Tournemine, jésuite, qui, par le despotisme de ses opinions et de ses manières, l'avoit forcé de se retirer d'une société où il se plaisoit beaucoup, et qui ensuite avoit travaillé à le ruiner dans l'esprit du cardinal de Fleury, au sujet des *Lettres persanes*, il borna toute sa vengeance à dire aux personnes qui le nommoient devant lui : *Qu'est-ce que le père Tournemine ? Je n'en ai jamais entendu parler.* Ce propos, dit-on, mettoit l'orgueilleux jésuite au désespoir.

Montesquieu avoit les véritables passions d'un sage, l'amour du bien public, et par conséquent la haine des vices qui nuisent au bonheur de la société. Le fanatisme persécuteur, et l'odieuse hypocrisie qui en emprunte les dehors, étoient l'objet de sa plus profonde aversion. Son fils, étant au collége, avoit un laquais nommé Doyenart. Cet homme, ayant appris un peu de latin, et se croyant appelé à l'état ecclésiastique, obtint de l'évêque de Baïonne, dont il étoit diocésain, la permission d'en prendre l'habit. De-

venu prêtre et bénéficier, il vint à Paris demander à Montesquieu sa protection auprès du comte de Maurepas, et le prier de présenter lui-même au ministre une requête par laquelle il sollicitoit un bénéfice vacant, meilleur que celui dont il étoit pourvu. La requête commençoit ainsi : « Pierre Doyenart, prêtre du diocèse de Baïonne, ci-devant employé par feu M. l'évêque à découvrir les complots des jansénistes, ces perfides qui ne reconnoissent ni pape, ni roi, etc. » Montesquieu, ayant lu ce début, plia la requête, et la rendant à Pierre Doyenart, lui dit : « Allez, monsieur, la présenter vous-même ; elle vous fera honneur et aura plus d'effet ; mais auparavant passez dans ma cuisine pour déjeuner avec mes valets. » Pierre Doyenart ne se le fit pas redire, et y alloit de lui-même chaque fois qu'il venoit visiter son ancien maître. Ce galant homme réussit ; Montesquieu écrivoit à l'abbé de Guasco : « Auriez-vous cru que ce laquais métamorphosé en prêtre fanatique, et conservant les sentiments de son premier état, parvint à obtenir une dignité dans un chapitre ? »

Quoique Montesquieu ait dit quelque

part : « Je suis, je crois, le seul homme qui ait mis des livres au jour sans être touché de la réputation de bel-esprit, » il seroit difficile, il seroit triste de croire qu'il eût été insensible aux douceurs de la célébrité. Comme il avoit acquis fort jeune encore une brillante renommée, admettons qu'avec l'âge il ait senti s'amortir en lui par degrés la vivacité d'une passion dont l'objet étoit depuis long-temps en sa possession ; mais chaque fois qu'un nouvel ouvrage lui donnoit un nouveau titre à la gloire, sa passion pour elle se ranimoit, et l'impatience que lui causaient les critiques trahissoit son attachement à un bien qu'il auroit vu attaquer avec plus d'indifférence, s'il l'eût aimé avec moins d'ardeur.

S'il estimoit de la gloire ce qu'elle a de solide, c'est-à-dire, l'approbation du petit nombre des esprits droits et éclairés, on peut assurer qu'il dédaignoit ces futilles jouissances de la vanité, que procurent les stupides empressements de la multitude. Tandis que des écrivains médiocres fatiguoient le pinceau et le burin à multiplier leur portrait pour la satisfaction d'un public qui ne le leur demandoit pas, Montesquieu, résista-

aux prières de sa famille et de ses amis, ne vouloit point consentir à laisser fixer sur la toile des traits dont la postérité réclamoit l'image. Enfin, cet honneur que nos plus célèbres artistes avoient sollicité vainement pour leurs crayons, un artiste étranger l'obtint, en intéressant la modestie même de Montesquieu à lui accorder ce qu'elle avoit refusé à tant d'autres. Dassier, fameux graveur genevois, attaché à la Monnoie de Londres, qui avoit déjà fait les médailles de plusieurs grands hommes du siècle, vint à Paris exprès pour ajouter celle de Montesquieu à sa collection. Montesquieu, quoique touché d'une démarche que ces circonstances rendoient singulièrement flatteuses, fit d'abord d'assez grandes difficultés. *Croyez-vous donc*, lui dit enfin Dassier, *qu'il n'y ait pas encore plus d'orgueil à refuser ma proposition qu'il n'y en auroit à l'accepter?* Vaincu par ce trait vif et ingénieux, il se mit à la discréction de l'artiste, qui, malgré la pétulance de son modèle et la prodigieuse mobilité de ses traits, ne tarda pas à saisir l'essence. Cette médaille de Dassier est de tous les portraits de Montesquieu l'on possède.

L'amour de la gloire et l'envie habitent trop souvent dans le même cœur. L'envie, cette passion basse et cruelle, qui est à elle-même son châtiment le plus rude, et dont on auroit pitié sans l'horreur qu'elle inspire, Montesquieu, loin d'en éprouver le tourment, aimoit à la poursuivre, à la punir dans ceux qui en étoient possédés. « Partout où « je trouve l'envie, disoit-il, je me fais un « plaisir de la désespérer ; je loue toujours « devant un envieux ceux qui le font pâlir. » Ce n'étoit pas sans doute l'unique motif qui lui faisoit déclarer si hautement son estimate pour les écrivains les plus distingués de son temps. Il avoit une prédilection particulière pour Crébillon : c'étoit une de ses vieilles *admirations*. « Il y a, disoit-il, des coeurs « qui sont faits pour certains genres de dra- « matique ; le mien en particulier est fait « pour celui de Crébillon ; et, comme dans « ma jeunesse je devinis fou de Rhadamiste, « j'irai aux Petites-Maisons pour Catilina. » Quant à Voltaire, on sait qu'il ne lui rendoit pas entièrement justice, et que Voltaire, à son tour, ne se piquoit pas envers lui d'une exacte équité. Il n'en faut point chercher la cause dans des oppositions, dans des anti-

pathies de caractère, de doctrine et de talent. Il y avoit entre eux plus d'accord que de dissensément en ce qui regardoit les principes philosophiques, et leur tour d'esprit, sans être tout-à-fait semblable, étoit loin d'offrir un contraste décidé. Mais leurs deux réputations, dont l'une (celle de Montesquieu) compensoit, par un caractère plus marqué d'élévation et de solidité, ce que l'autre avoit de plus brillant et de plus étendu, ces deux réputations, trop analogues cependant pour ne pas rivaliser entre elles ; et trop différentes pour que l'une pût absorber l'autre, sembloient se trouver trop à l'étroit dans un espace que chacune d'elles auroit voulu remplir toute seule. De là peut-être, sans qu'ils s'en rendissent compte à eux-mêmes, cette sévérité chagrine avec laquelle ils se traitoient mutuellement. Ce qu'il y a de singulier, c'est qu'ils s'accusoient l'un l'autre de trop d'esprit : il est certain qu'ils en avoient prodigieusement tous deux, et que, si cet excès fort rare d'une qualité, qui n'est pas très-commune peut être la matière d'un reproche, ils le méritoient tous deux également. Montesquieu disoit : « Voltaire a trop d'esprit pour m'entendre. Tous

« les livres qu'il lit, il les fait; après quoi, il approuve ou critique ce qu'il a fait. » Il lui trouvoit plus de *bel esprit*, que de *bon esprit*, et l'accusoit de manquer quelquefois *de sens*. On lui attribue aussi ce mot: « Voltaire a le plus de l'esprit dont tout le monde a. » Voltaire, de son côté, n'épar-  
gnoit à Montesquieu ni les critiques pi-  
quantes, ni les réflexions malignes; mais c'est lui qui a dit à propos de l'*Esprit des Lais*: « Le genre humain avoit perdu ses ti-  
tres, Montesquieu les a retrouvés et les lui  
a rendus. » Il n'y a pas d'épigrammes  
qu'un si magnifique éloge ne rachète et  
n'efface.

Un de ses contemporains et de ses amis que j'ai déjà cité, le marquis d'Argenson, a tracé en peu de mots l'humeur et les manières qu'il portoit dans la société: « Beau-  
coup de douceur, assez de gaieté, une  
égalité parfaite, un air de simplicité et de  
bonhomie qui, vu sa réputation, lui for-  
moit un mérite particulier: Il avoit quel-  
quefois des distractions, et il lui échappoit  
des traits de naïveté qui le faisoient trou-  
ver plus aimable, parce qu'ils contrastoient  
avec l'esprit qu'on lui connoissoit. » Sans

trop convenir qu'il étoit distrait, selon l'ordinaire des gens qui ont ce petit défaut, il avouoit qu'il n'étoit pas fâché de passer pour tel, parce que cela lui faisoit hasarder bien des négligences, qui autrement l'auroient embarrassé. Il se plaignoit plus franchement de sa timidité, qu'il appeloit le fléau de toute sa vie, qu'il accusoit de répandre un nuage sur ses pensées, de déranger ses expressions, et même de lier sa langue. Il étoit moins sujet à ces abattements devant des gens d'esprit que devant des sots; et il se félicite quelque part d'avoir, dans de grandes occasions, fait d'assez heureux efforts pour rompre les liens qui enchaînoient son esprit et ses organes. Les preuves qu'il en donne, je suis forcé d'en convenir, attesteroient mieux au besoin l'empire de la timidité sur lui, que son triomphe sur elle. On croit entendre madame de Sévigné s'applaudissant d'avoir été en fortune, parce qu'elle a répondu, sans trop hésiter, des choses assez communes à Louis XIV qui la questionnoit. On conçoit que, timide et distrait à la fois, Montesquieu ne cherchât point à briller dans la conversation : il y brilloit d'autant moins

qu'on avoit l'air de s'y attendre davantage, et il étoit ravi de trouver un homme qui voulût bien en prendre la peine pour lui. Il aimoit les maisons où il pouvoit se tirer d'affaire avec son esprit de tous les jours. Telles étoient pour lui quelques sociétés composées des hommes les plus distingués et des femmes les plus aimables de Paris : là on lui promettoit de ne regarder la conversation que comme un délassement; on lui pardonnoit son silence ou sa rêverie, et on lui savoit gré des traits inattendus, des vives *saillies de réflexion*<sup>1</sup> par lesquelles il sortoit quelquefois de l'un ou de l'autre Son accent gascon, dont il sembloit avoir dédaigné de se corriger, et sa voix claire, même un peu criarde, donnoient à ses paroles un air de singularité qui les rendoit peut-être encore plus remarquables. Du reste, on cite de lui très-peu de ce qu'on appelle bons mots, soit qu'il lui échappât rarement de ceux qui se retiennent, soit plutôt qu'on n'ait pas pris le soin de les recueillir. Le plus connu est sa réponse à un conseiller du parlement de Bordeaux, homme

---

<sup>1</sup> Mot de Vauvenargues.

vif et léger, qui, s'efforçant de lui persuader une chose difficile à croire, lui disoit : *Si ce n'est pas vrai, je vous donne ma tête.* Je l'accepte, répondit Montesquieu; les petits présents entretiennent l'amitié. On raconte aussi qu'une demoiselle, dont les aventures galantes avoient eu des suites difficiles à cacher, le questionnant avec quelque importunité sur ce qu'il entendoit par le bonheur, il lui répondit : *Le bonheur, c'est la fécondité pour les reines, et la stérilité pour les filles.*

L'art d'écrire des lettres a plus d'un rapport avec celui de converser, dont il est le supplément. La plupart des qualités qu'ils exigent leur sont communes; ils ont les mêmes défauts à fuir et les mêmes agréments à rechercher; l'esprit réussit mieux dans l'un et dans l'autre que le génie, le désir de plaire que celui de convaincre; la science du monde que celle des livres: les femmes ont excellé dans tous deux, parce que dans tous deux l'abandon, le mouvement, la vanité, les grâces naturelles et faciles composent le suprême mérite. L'auteur de l'*Esprit des Lois* auroit pu dédaigner ce talent ou ne pas l'e posséder, faute d'y savoir descendre; mais

Il est permis de s'étonner qu'il ait manqué à l'auteur des *Lettres persanes*. Il s'en apercevoit lui-même, et en témoignoit quelque regret. « Je donnerois , disoit-il au président Hénault, trois ou quatre livres de l'*Esprit des Lois* pour savoir écrire une lettre comme vous. » C'étoit mettre la chose à bien haut prix, et nous aurions tous, comme lui , trop perdu à ce marché. Les vraies causes du peu de succès de Montesquieu dans le genre épistolaire paroissent être l'état de forte préoccupation où le tenoit la composition de ses ouvrages, son extrême vivacité qui ne lui permettoit pas de s'étendre dans une lettre au-delà de ce qui étoit indispensable , et la faiblesse de ses yeux qui le condamnoit à n'écrire que peu de mots à la fois , ou à se servir d'une main étrangère. Buffon expliquoit, par les mêmes causes , cette grande concision qui est une des qualités les plus distinctives de son style , et que devoit trouver excessive un écrivain aussi nombreux que l'auteur de l'*Histoire naturelle*. « J'ai beaucoup connu Montesquieu, disoit-il , et ce défaut tenoit à son physique. Le président étoit presque aveugle , et il étoit si vif , que la plupart du temps il oublioit

« ce qu'il vouloit dicter ; en sorte qu'il étoit  
 « obligé de se resserrer dans le moindre es-  
 « pace possible. » Pour ne parler que de ses  
 lettres, la moitié de celles qu'on a imprimées  
 de lui ne sont que de courts billets; et, quand  
 elles excèdent cette dimension, il semble  
 s'étonner et presque s'excuser de les avoir  
 faites si longues. Dans plusieurs, au surplus,  
 parmi beaucoup de phrases communes ou  
 négligées, le génie de l'écrivain laisse échap-  
 per, soit une pensée profonde, soit un trait  
 brillant d'imagination.

Quelles que fussent habituellement la douceur et l'égalité de son humeur dans la société, la vivacité méridionale de son tempérament l'en faisoit quelquefois sortir, mais c'étoit pour peu d'instants; et il mettoit toujours beaucoup d'empressement et de bonne grâce à revenir. Ayant un jour disputé avec Mairan sur la Chine et les Chinois, dont il n'avoit pas toute la bonne idée qu'en avoient voulu donner les jésuites auteurs des *Lettres édifiantes*, il craignit d'avoir mis trop d'emportement dans la discussion et d'avoir fâché son ami : il écrivit dès le lendemain à l'abbé de Guasco, qui devoit dîner avec Mairan : « Je vous prie de

« sonder un peu s'il a mal pris ce que je lui  
« ai dit; et, sur ce que vous me rendrez, j'a-  
« girai avec lui de façon à le convaincre du  
« cas que je fais de son estime et de son ami-  
« tié. » Un autre jour entrant chez madame  
d'Aiguillon, il lui dit : « Je viens d'avoir  
une querelle très - vive avec le président  
Hénault. Il vous la contera; mais comme  
nous nous sommes dit des injures, ne nous  
croyez ni l'un ni l'autre. »

Il se partageoit entre Paris et la Brède. Grâce à cette heureuse humeur à laquelle il dut de ne connoître presque pas le chagrin, et encore moins l'ennui, quand il étoit dans le monde, il l'aimoit comme s'il ne pouvoit souffrir la retraite; et, quand il étoit dans ses terres, il ne songeoit plus au monde. La Brède étoit toutefois son séjour de prédilection; c'est là qu'il trouvoit tous les véritables biens, la liberté, le repos, la santé; c'est de là que, savourant sa douce existence, il jetoit de temps en temps un regard de pitié et de dégoût sur ce Paris qui prétend donner des plaisirs parce qu'il fait oublier la vie. Quoique son château, qui jadis avoit servi de forteresse, n'offrit, dans sa construction gothique, ni commo-

dité, ni agrément, il n'avoit voulu y faire aucun changement; mais il en avoit fort embellî les dehors, en donnant à ses vastes plantations cet air de liberté sauvage et pittoresque dont les parcs d'Angleterre lui avoient offert le modèle. Peut-être l'amour de la propriété fascinoit-il un peu ses yeux; mais il appeloit sans façon la Brède *un lieu aussi agréable qu'il y en eût en France*; tant, ajoutoit-il avec un peu de recherche, *la nature s'y montre dans sa robe de chambre et au lever de son lit!* La solitude avoit d'autant plus de charmes pour lui qu'il aimoit passionnément la lecture. *Il n'avoit jamais eu de chagrin qu'une heure de cette douce occupation n'eût dissipé.* « Aimer à lire, selon lui, c'étoit échanger des heures d'ennui contre des heures délicieuses. » *Quand il étoit triste, il lisoit des romans, et quand il étoit plus heureux, de vieilles chroniques, afin de tempérer les maux et les biens.* Il se plaisoit aussi beaucoup à consenser avec les paysans, parce qu'ils ne sont pas assez savants pour raisonner de travers; et l'auteur de l'*Esprit des Lois* étoit charmé quand il avoit terminé entre eux à l'amiable quelque grand procès pour un pied

devigne ou une poignée de foin. Il prétendoit que les gens d'esprit étoient gouvernés par leurs valets. On ignore s'il fendoit cette observation sur son propre exemple ; mais on sait qu'il étoit un excellent maître. Un jour il se mit à gronder fort vivement ses domestiques ; puis se retournant tout à coup vers un témoin de cette scène : Ce sont, lui dit-il en riant, des horloges qu'on a quelquefois besoin de remonter.

Je viens d'achever la tâche que je m'étois imposée. Si je ne m'abuse, on pourra se former, d'après le récit qu'on vient de lire, une idée assez complète et assez juste du caractère de Montesquieu, de ses goûts, de ses habitudes, de ses qualités, et même des légers défauts qui s'y trouvoient mêlés. On demeura persuadé que cet homme d'un génie si actif et si profond étoit encore un homme de mœurs douces et faciles, d'un commerce agréable et sûr, un homme naturel surtout, qu'une certaine singularité de manières distinguoit de la foule des êtres répandus dans la société, de même que l'originalité de son talent lui marque une place séparée parmi les grands écrivains dont notre pays

s'honneur. Je n'ai point cru devoir m'occuper de l'examen de ses ouvrages. Analysés, jugés, appréciés depuis long-temps, ils ont subi toutes les épreuves, et l'immortalité leur est acquise. Sortis, pour ainsi dire, du domaine de la critique, ils appartiennent désormais à l'éloquence, chargée de célébrer les chefs-d'œuvre que l'admiration publique a consacrés. Il étoit réservé à une autre plume que la mienne de remplir ce noble soin envers l'auteur de l'*Esprit des Lois*. Un jeune orateur vient de cueillir une nouvelle palme en louant le génie de Montesquieu, et, ce qui est pour lui-même la plus belle des louanges, son talent a été jugé digne de son sujet.

L. S. AUGER.

---

# ANALYSE

## DE

# L'ESPRIT DES LOIS,

## PAR D'ALEMBERT.

---

La plupart des gens de lettres qui ont parlé de l'*Esprit des Lois* s'étant plus attachés à le critiquer qu'à en donner une juste idée, nous allons tâcher de suppléer à ce qu'ils auroient dû faire, et d'en développer le plan, le caractère et l'objet. Ceux qui en trouveront l'analyse trop longue jugeront peut-être, après l'avoir lue, qu'il n'y avoit que ce seul moyen de bien faire saisir la méthode de l'auteur. On doit se souvenir d'ailleurs que l'histoire des écrivains célèbres n'est que celle de leurs pensées et de leurs travaux, et que cette partie de leur éloge est la plus essentielle et la plus utile.

Les hommes, dans l'état de nature, abstraction faite de toute religion, ne connoissant, dans les différents qu'ils peuvent avoir, d'autre loi que celle des animaux, le droit du plus fort, on doit regarder l'établissement des sociétés comme une espèce de traité contre ce droit injuste; traité destiné à établir entre les différentes parties du genre humain une sorte de balance. Mais il en est de l'équilibre moral comme du physique : il est rare

qu'il soit parfait et durable ; et les traités du genre humain sont, comme les traités entre nos princes, une semence continue de divisions. L'intérêt, le besoin et le plaisir ont rapproché les hommes. Mais ces mêmes motifs les poussent sans cesse à vouloir jouir des avantages de la société sans en porter les charges ; et c'est en ce sens qu'on peut dire, avec l'auteur, que les hommes, dès qu'ils sont en société, sont en état de guerre. Car la guerre suppose, dans ceux qui se la font, sinon l'égalité de force, au moins l'opinion de cette égalité, d'où naît le désir et l'espoir mutuel de se vaincre ; or, dans l'état de société, si la balance n'est jamais parfaite entre les hommes, elle n'est pas non plus trop inégale ; au contraire, ou ils n'auraient rien à se disputer dans l'état de nature ; ou, si la nécessité les y obligeoit, on ne verroit que la faiblesse fuyant devant la force, des oppresseurs sans combat, et des opprimés sans résistance.

Voilà donc les hommes réunis et armés tout à la fois, s'embrassant d'un côté ; si on peut parler ainsi, et cherchant de l'autre à se blesser mutuellement. Les lois sont le lien, plus ou moins efficace, destiné à suspendre ou à retenir leurs coups. Mais l'étendue prodigieuse du globe que nous habitons, la nature différente des régions de la terre et des peuples qui la couvrent, ne permettant pas que tous les hommes vivent sous un seul et même gouvernement, le genre humain a dû se partager en un certain nombre d'états, distingués par la différence des lois auxquelles ils obéissent.

Un seul gouvernement n'avoit fait du genre humain qu'un corps exténué et languissant, étendu sans vigueur sur la surface de la terre : les différents états sont autant de corps agiles et robustes, qui, se donnant la main les uns aux autres, forment qu'un, et dont l'action réciproque entretient partout le mouvement et la vie.

On peut distinguer trois sortes de gouvernements, le *républicain*, le *monarchique*, le *despotique*. Dans le républicain, le peuple en corps a la souveraine puissance. Dans le monarchique, un seul gouverne par des lois fondamentales. Dans le despotique, on ne connoît d'autre loi que la volonté du maître, ou plutôt du tyran. Ce n'est pas à dire qu'il n'y ait dans l'univers que ces trois espèces d'états, ce n'est pas à dire même qu'il y ait des états qui appartiennent uniquement et rigoureusement à quelque une de ces formes : la plupart sont, pour ainsi dire, mi-partis ou nuancés les uns des autres. Ici, la monarchie incline au despotisme; là, le gouvernement monarchique est combiné avec le républicain; ailleurs, ce n'est pas le peuple entier, c'est seulement une partie du peuple qui fait les lois. Mais la division précédente n'en est pas moins exacte et moins juste. Les trois espèces de gouvernements qu'elle renferme sont tellement distinguées, qu'elles n'ont proprement rien de commun; et d'ailleurs tous les états que nous connoissons participent de l'une ou de l'autre. Il étoit donc nécessaire de former de ces trois espèces des classes particulières, et de s'ap-

plier à déterminer les lois qui leur sont propres. Il sera facile ensuite de modifier ces lois dans l'application à quelque gouvernement que ce soit, selon qu'il appartient plus ou moins à ces différentes formes.

Dans les divers états, les lois doivent être relatives à leur *nature*, c'est-à-dire, à ce qui les constitue; et à leur *principe*, c'est-à-dire, à ce qui lessoutient et les fait agir: distinction importante, la clef d'une infinité de lois, et dont l'auteur tire bien des conséquences.

Les principales lois relatives à la *nature* de la démocratie sont que le peuple y soit, à certains égards, le monarque; à d'autres, le sujet; qu'il élise et juge ses magistrats; et que les magistrats, en certaines occasions, décident. La nature de la monarchie demande qu'il y ait entre le monarque et le peuple beaucoup de pouvoirs et de rangs intermédiaires, et un corps dépositaire des lois, médiateur entre les sujets et le prince. La nature du despotisme exige que le tyran exerce son autorité, ou par lui seul, ou par un seul qui le représente.

Quant au *principe* des trois gouvernements, celui de la démocratie est l'amour de la république, c'est-à-dire, de l'égalité: dans les monarchies, où un seul est le dispensateur des distinctions et des récompenses, où l'on s'accoutume à confondre l'état avec ce seul homme, le principe est l'honneur, c'est-à-dire, l'ambition et l'amour de l'estime; sous le despotisme enfin, c'est la crainte. Plus ces principes sont en vigueur, plus le gou-

vernement est stable; plus ils s'altèrent et se corrompent, plus il incline à sa destruction. Quand l'auteur parle de l'égalité dans les démocraties, il n'entend pas une égalité extrême, absolue, et par conséquent chimérique; il entend cet heureux équilibre qui rend tous les citoyens également soumis aux lois, et également intéressés à les observer.

Dans chaque gouvernement, les lois de l'éducation doivent être relatives au *principe*. On entend ici par *éducation* celle qu'on reçoit en entrant dans le monde, et non celle des parents et des maîtres, qui souvent y est contraire, surtout dans certains états. Dans les monarchies, l'éducation doit avoir pour objet l'urbanité et les égards réciproques; dans les états despotiques, la terreur et l'avilissement des esprits: dans les républiques, on a besoin de toute la puissance de l'éducation; elle doit inspirer un sentiment noble, mais pénible, le renoncement à soi-même, d'où naît l'amour de la patrie.

Les lois que le législateur donne doivent être conformes au *principe* de chaque gouvernement: dans la république, entretenir l'égalité et la frugalité; dans la monarchie, soutenir la noblesse sans écraser le peuple; sous le gouvernement despotique, tenir également tous les états dans le silence. On ne doit point accuser Montesquieu d'avoir ici tracé aux souverains les principes du pouvoir arbitraire, dont le nom seul est si odieux aux princes justes, et, à plus forte raison, au citoyen sage et vertueux. C'est travailler à l'anéanti-

que de montrer ce qu'il faut faire pour le conserver : la perfection de ce gouvernement en est la ruine ; et le code exact de la tyrannie , tel que l'auteur le donne , est en même temps la satire et le fléau le plus redoutable des tyrans. A l'égard des autres gouvernements , ils ont chacun leurs avantages : le républicain est plus propre aux petits états , le monarchique aux grands ; le républicain plus sujet aux excès , le monarchique aux abus ; le républicain apporte plus de maturité dans l'exécution des lois , le monarchique plus de promptitude.

La différence des principes des trois gouvernements doit en produire dans le nombre et l'objet des lois , dans la forme des jugements et la nature des peines. La constitution des monarchies , étant invariable et fondamentale , exige plus de *lois civiles* et de tribunaux , afin que la justice soit rendue d'une manière plus uniforme et moins arbitraire. Dans les états modérés , soit monarchies , soit républiques , on ne sauroit apporter trop de formalités aux lois criminelles. Les peines doivent non-seulement être en proportion avec le crime , mais encore les plus douces qu'il est possible , surtout dans la démocratie : l'opinion attachée aux peines fera souvent plus d'effet que leur grandeur même. Dans les républiques , il faut juger selon la loi , parce qu'aucun particulier n'est le maître de l'altérer. Dans les monarchies , la clémence du souverain peut quelquefois l'adoucir ; mais les crimes ne doivent jamais y être jugés que par les juggrats expressément chargés d'en connoître.

Enfin, c'est principalement dans les démocraties que les lois doivent être sévères contre le luxe, le relâchement des mœurs, et la séduction des femmes. Leur douceur et leur faiblesse même les rendent assez propres à gouverner dans les monarchies ; et l'histoire prouve que souvent elles ont porté la couronne avec gloire.

Montesquieu, ayant ainsi parcouru chaque gouvernement en particulier, les examiné ensuite dans le rapport qu'ils peuvent avoir les uns aux autres, mais seulement sous le point de vue le plus général, c'est-à-dire, sous celui qui est uniquement relatif à leur nature et à leur principe. Envisagés de cette manière, les états ne peuvent avoir d'autres rapports que celui de se défendre ou d'attaquer. Les républiques devant, par leur nature, renfermer un petit état, elles ne peuvent se défendre sans alliance; mais c'est avec des républiques qu'elles doivent s'allier. La force défensive de la monarchie consiste principalement à avoir des frontières hors d'insulte. Les états ont, comme les hommes, le droit d'attaquer pour leur propre conservation : du droit de la guerre dérive celui de conquêtes; droit nécessaire, légitime et malheureux, *qui laisse toujours à payer une dette immense pour s'acquitter envers la nature humaine*, et dont la loi générale est de faire aux vaincus le moins de mal qu'il est possible. Les républiques peuvent moins conquérir que les monarchies : des conquêtes immenses supposent le despotisme, ou l'assurent. Un des grands principes de l'esprit de

conquête doit être de rendre meilleure, autant qu'il est possible, la condition du peuple conquis : c'est satisfaire tout à la fois la loi naturelle et la maxime d'état. Rien n'est plus beau que le traité de paix de Gélon avec les Carthaginois, par lequel il leur défendit d'immoler à l'avenir leurs propres enfants. Les Espagnols, en conquérant le Pérou, auroient dû obliger de même les habitants à ne plus immoler des hommes à leurs dieux; mais ils eurent plus avantageux d'immoler ces peuples mêmes. Ils n'eurent plus pour conquête qu'un vaste désert; ils furent forcés à dépeupler leur pays, et s'affoiblirent pour toujours par leur propre victoire. On peut être obligé quelquefois de changer les lois du peuple vaincu; rien ne peut jamais obliger de lui ôter ses mœurs, ou même ses coutumes, qui sont souvent toutes ses mœurs. Mais le moyen le plus sûr de conserver une conquête, c'est de mettre, s'il est possible, le peuple vaincu au niveau du peuple conquérant, de lui accorder les mêmes droits et les mêmes priviléges : c'est ainsi qu'en ont souvent usé les Romains; c'est ainsi surtout qu'en usa César à l'égard des Gaulois.

Jusqu'ici, en considérant chaque gouvernement tant en lui-même que dans son rapport aux autres, nous n'avons eu égard ni à ce qui doit leur être commun, ni aux circonstances particulières tirées ou de la nature du pays, ou du génie des peuples; c'est ce qu'il faut maintenant développer.

La loi commune de tous les gouvernements, du moins des gouvernements modérés, et par conséquent justes, est la liberté politique dont chaque citoyen doit jouir. Cette liberté n'est point la licence absurde de faire tout ce qu'on veut, mais le pouvoir de faire tout ce que les lois permettent. Elle peut être envisagée, ou dans son rapport à la constitution, ou dans son rapport au citoyen.

Il y a, dans la constitution de chaque état, deux sortes de pouvoirs, la puissance *législative* et l'*exécutive*; et cette dernière a deux objets. l'intérieur de l'état et le dehors. C'est de la distribution légitime et de la répartition convenable de ces différentes espèces de pouvoirs que dépend la plus grande perfection de la liberté politique, par rapport à la constitution. Montesquieu en apporte pour preuve la constitution de la république romaine et celle de l'Angleterre. Il trouve le principe de celle-ci dans cette loi fondamentale du gouvernement des anciens Germains, que les affaires peu importantes y étoient décidées par les chefs, et que les grandes étoient portées au tribunal de la nation, après avoir auparavant été agitées par les chefs. Montesquieu n'examine point si les Anglais jouissent ou non de cette extrême liberté politique que leur constitution leur donne: il lui suffit qu'elle soit établie par leurs lois. Il est encore plus éloigné de vouloir faire la satire des autres états: il croit, au contraire, que l'excès, même dans le bien, n'est pas toujours désirable; que la liberté extrême a ses inconveniens, comme

l'extrême servitude; et qu'en général la nature humaine s'accorde mieux d'un état moyen.

La liberté politique, considérée par rapport au citoyen, consiste dans la sûreté où il est à l'abri des lois; ou du moins dans l'opinion de cette sûreté, qui fait qu'un citoyen n'en craint point un autre. C'est principalement par la nature, et la proportion des peines que cette liberté s'établit ou se détruit. Les crimes contre la religion doivent être punis par la privation des biens que la religion procure; les crimes contre les mœurs, par la honte; les crimes contre la tranquillité publique, par la prison ou l'exil; les crimes contre la sûreté, par les supplices. Les écrits doivent être moins punis que les actions; jamais les simples pensées ne doivent l'être. Accusations non juridiques, espions, lettres anonymes, toutes ces ressources de la tyrannie, également honteuses à ceux qui en sont l'instrument et à ceux qui s'en servent, doivent être proscrites dans un bon gouvernement monarchique. Il n'est permis d'accuser qu'en face de la loi, qui punit toujours ou l'accusé ou le calomniateur. Dans tout autre cas, ceux qui gouvernent doivent dire, avec l'empereur Constance: *Nous ne saurions soupçonner celui à qui il a manqué un accusateur, lorsqu'il ne lui manquoit pas un ennemi.* C'est une très-bonne institution que celle d'une partie publique qui se charge, au nom de l'état, de poursuivre les crimes, et qui ait toute l'utilité des délateurs sans en avoir les vils intérêts, les inconvenients et l'infamie.

La grandeur des impôts doit être en proportion directe avec la liberté. Ainsi, dans les démocraties, ils peuvent être plus grands qu'ailleurs, sans être onéreux, parce que chaque citoyen les regarde comme un tribut qu'il se paye à lui-même, et qui assure la tranquillité et le sort de chaque membre. De plus, dans un état démocratique, l'emploi infidèle des deniers publics est plus difficile, parce qu'il est plus aisé de le connaître et de le punir, le dépositaire en devant compter, pour ainsi dire, au premier citoyen qui l'exige.

Dans quelque gouvernement que ce soit, l'espèce de tribut la moins onéreuse est celle qui est établie sur les marchandises, parce que le citoyen paye sans s'en apercevoir. La quantité excessive de troupes, en temps de paix, n'est qu'un prétexte pour charger le peuple d'impôts; un moyen d'énerver l'état, et un instrument de servitude. La régie des tributs, qui en fait rentrer le produit en entier dans le fisc public, est, sans comparaison, moins à charge au peuple, et par conséquent plus avantageuse, lorsqu'elle peut avoir lieu, que la ferme de ces mêmes tributs, qui laisse toujours entre les mains de quelques particuliers une partie des revenus de l'état. Tout est perdu surtout (ce sont ici les termes de l'auteur) lorsque la profession de traitant devient honorable; et elle le devient dès que le luxe est en vigueur. Laisser quelques hommes se nourrir de la substance publique pour les dépouiller à leur tour, comme on l'a autrefois pratiqué dans certains états, c'est répare-

une injustice par une autre, et faire deux maux au lieu d'un.

Venons maintenant, avec Montesquieu, aux circonstances particulières indépendantes de la nature du gouvernement, et qui doivent en modifier les lois. Les circonstances qui viennent de la nature du pays sont de deux sortes : les unes ont rapport *au climat*, les autres *au terrain*. Personne ne doute que le climat n'influe sur la disposition habituelle des corps, et par conséquent sur les caractères ; c'est pourquoi les lois doivent se conformer au physique du climat dans les choses indifférentes, et au contraire les combattre dans les effets vicieux. Ainsi, dans les pays où l'usage du vin est nuisible, c'est une très-bonne loi que celle qui l'interdit : dans les pays où la chaleur du climat porte à la paresse, c'est une très-bonne loi que celle qui encourage au travail. Le gouvernement peut donc corriger les effets du climat : et cela suffit pour mettre l'*Esprit des Lois* à couvert du reproche très-injuste qu'on lui a fait, d'attribuer tout au froid et à la chaleur ; car, outre que la chaleur et le froid ne sont pas la seule chose par laquelle les climats soient distingués, il seroit aussi absurde de nier certains effets du climat que de vouloir lui attribuer tout.

L'usage des esclaves, établi dans les pays chauds de l'Asie et de l'Amérique, et réprouvé dans les climats tempérés de l'Europe, donne sujet à l'autour de traiter de l'*esclavage civil*. Les hommes n'ont pas plus de droit sur la liberté que sur la

vie les uns des autres ; il s'ensuit que l'esclavage, généralement parlant, est contre la loi naturelle. En effet, le droit de l'esclavage ne peut venir ni de la guerre, puisqu'il ne pourroit être alors fondé que sur le rachat de la vie, et qu'il n'y a plus de droit sur la vie de ceux qui n'attaquent plus ; ni de la vente qu'un homme fait de lui-même à un autre, puisque tout citoyen, étant redévable de sa vie à l'état, lui est, à plus forte raison, redévable de sa liberté, et par conséquent n'est pas le maître de la vendre. D'ailleurs quel seraient le prix de cette vente ? Ce ne peut être l'argent donné au vendeur, puisqu'au moment qu'on se rend esclave, toutes les possessions appartiennent au maître : or, une vente sans prix est aussi chimérique qu'un contrat sans condition. Il n'y a peut-être jamais eu qu'une loi juste en faveur de l'esclavage : c'étoit la loi romaine, qui rendoit le débiteur esclave du créancier ; encore cette loi, pour être équitable, devoit borner la servitude quant au degré et quant au temps. L'esclavage peut, tout au plus, être toléré dans les états despotiques, où les hommes libres, trop faibles contre le gouvernement, cherchent à devenir, pour leur propre utilité, les esclaves de ceux qui tyrannisent l'état ; ou bien dans les climats dont la chaleur énerve si fort le corps et affoiblit tellement le courage, que les hommes n'y sont portés à un devoir pénible que par la crainte du châtiment.

À côté de l'esclavage civil, on peut placer le

servitude domestique, c'est-à-dire, celle où les femmes sont dans certains climats. Elle peut avoir lieu dans ces contrées de l'Asie, où elles sont en état d'habiter avec les hommes avant que de pouvoir faire usage de leur raison; nubiles par la loi du climat, enfants par celle de la nature. Cette sujexion devient encore plus nécessaire dans les pays où la polygamie est établie : usage que Montesquieu ne prétend pas justifier dans ce qu'il a de contraire à la religion, mais qui, dans les lieux où il est reçu (et à ne parler que politiquement), peut être fondé jusqu'à un certain point, ou sur la nature du pays, ou sur le rapport du nombre des femmes au nombre des hommes. Montesquieu parle, à cette occasion, de la répudiation et du divorce; et il établit, sur de bonnes raisons, que la répudiation, une fois admise, devroit être permise aux femmes comme aux hommes.

Si le climat a tant d'influence sur la servitude domestique et civile, il n'en a pas moins sur la servitude politique, c'est-à-dire, sur celle qui soumet un peuple à un autre. Les peuples du Nord sont plus forts et plus courageux que ceux du Midi : ceux-ci doivent donc, en général, être subjugués, ceux-là conquérants ; ceux-ci esclaves, ceux-là libres. C'est aussi ce que l'histoire confirme : l'Asie a été conquise onze fois par les peuples du Nord ; l'Europe a souffert beaucoup moins de révoltes.

A l'égard des lois relatives à la nature du ter-

sain, il est clair que la démocratie convient mieux que la monarchie aux pays stériles, où la terre a besoin de toute l'industrie des hommes. La liberté d'ailleurs est, en ce cas, une espèce de dédommagement de la dureté du travail. Il faut plus de lois pour un peuple agriculteur que pour un peuple qui nourrit des troupeaux; pour celui-ci, que pour un peuple chasseur; pour un peuple qui fait usage de la monnoie, que pour celui-qui l'ignore.

Enfin, on doit avoir égard au génie particulier de la nation. La vanité, qui grossit les objets, est un bon ressort pour le gouvernement; l'orgueil, qui les déprise, est un ressort dangereux. Le législateur doit respecter, jusqu'à un certain point, les préjugés, les passions, les abus. Il doit imiter Solon, qui avoit donné aux Athéniens, non les meilleures lois en elles-mêmes, mais les meilleures qu'ils pussent avoir: le caractère gai de ces peuples demandeit des lois plus faciles; le caractère dur des Lacédémoniens, des lois plus sévères. Les lois sont un mauvais moyen pour changer les manières et les usages; c'est par les récompenses et l'exemple qu'il faut tâcher d'y parvenir. Il est pourtant vrai, en même temps, que les lois d'un peuple, quand on n'affecte pas d'y chequer grossièrement et directement ses mœurs, doivent influer insensiblement sur elles, soit pour les affermir, soit pour les changer.

Après avoir apprécier de cette manière la nature et l'esprit des lois par rapport aux différentes

espèces de pays et de peuples, l'auteur revient de nouveau à considérer les états les uns par rapport aux autres. D'abord, en les comparant entre eux d'une manière générale, il n'avoit pu les envisager que par rapport au mal qu'ils peuvent se faire; ici, il les envisage par rapport aux secours mutuels qu'ils peuvent se donner: or, ces secours sont principalement fondés sur le commerce. Si l'esprit de commerce produit naturellement un esprit d'intérêt opposé à la sublimité des vertus morales, il rend aussi un peuple naturellement juste, et en éloigne l'oisiveté et le brigandage. Les nations libres, qui vivent sous des gouvernements modérés, doivent s'y livrer plus que les nations esclaves. Jamais une nation ne doit exclure de son commerce une autre nation sans de grandes raisons. Au reste, la liberté en ce genre n'est pas une faculté absolue accordée aux négociants de faire ce qu'ils veulent, faculté qui leur seroit souvent préjudiciable; elle consiste à ne gêner les négociants qu'en faveur du commerce. Dans la monarchie, la noblesse ne doit point s'y adonner, encore moins le prince. Enfin, il est des nations auxquelles le commerce est désavantageux: ce ne sont pas celles qui n'ont besoin de rien, mais celles qui ont besoin de tout; paradoxe que l'auteur rend sensible par l'exemple de la Pologne, qui manque de tout, excepté de blé, et qui, par le commerce qu'elle en fait, prive les paysans de leur nourriture pour satisfaire au luxe des seigneurs. Montesquieu, à l'occasion des lois

que le commerce exige, fait l'histoire de ces différentes révolutions; et cette partie de son livre n'est ni la moins intéressante, ni la moins curieuse. Il compare l'appauvrissement de l'Espagne, par la découverte de l'Amérique, au sort de ce prince imbécile de la fable près de mourir de faim pour avoir demandé aux dieux que tout ce qu'il toucheroit se convertît en or. L'usage de la monnoie étant une partie considérable de l'objet du commerce et son principal instrument, il a cru devoir, en conséquence, traiter des opérations sur la monnoie, du change, du payement des dettes publiques, du prêt à intérêt, dont il fixe les lois et les limites, et qu'il ne confond nullement avec les excès, si justement condamnés, de l'usure.

La population et le nombre des habitants ont, avec le commerce, un rapport immédiat; et les mariages ayant pour objet la population, Montesquieu approfondit ici cette importante matière. Ce qui favorise le plus la propagation est la continence publique : l'expérience prouve que les conjonctions illicites y contribuent peu, et même y nuisent. On a établi avec justice, pour les mariages, le consentement des pères : cependant on y doit mettre des restrictions ; car la loi doit, en général, favoriser les mariages. La loi qui défend le mariage des mères avec les fils est (indépendamment des préceptes de la religion) une très-bonne loi civile ; car, sans parler de plusieurs autres raisons, les contractants étant d'âge très-

différent, ces sortes de mariages peuvent rarement avoir la propagation pour objet. La loi qui défend le mariage du père avec la fille est fondée sur les mêmes motifs : cependant (à ne parler que civilement) elle n'est pas si indispensableness nécessaire que l'autre à l'objet de la population, puisque la vertu d'engendrer finit beaucoup plus tard dans les hommes; aussi l'usage, contraire a-t-il eu lieu chez certains peuples que la lumière du christianisme n'a point éclairés. Comme la nature porte d'elle-même au mariage, c'est un mauvais gouvernement que celui où on aura besoin d'y encourager. La liberté, la sûreté, la modération des impôts, la proscription du luxe, sont les vrais principes et les vrais soutiens de la population : cependant on peut, avec succès, faire des lois pour encourager les mariages, quand, malgré la corruption, il reste encore des ressorts dans le peuple qui l'attachent à sa patrie. Rien n'est plus beau que les lois d'Auguste pour favoriser la propagation de l'espèce. Par malheur, il fit ces lois dans la décadence, ou plutôt dans la chute de la république; et les citoyens découragés devoient prévoir qu'ils ne mettroient plus au monde que des esclaves : aussi l'exécution de ces lois fut-elle bien foible durant tout le temps des empereurs païens. Constantin enfin les abolit en se faisant chrétien : comme si le christianisme avoit pour but de dépeupler la société, en conseillant à un petit nombre la perfection du cibat!

L'établissement des hôpitaux, selon l'esprit dans lequel il est fait, peut nuire à la population, ou la favoriser. Il peut être il doit même y avoir des hôpitaux dans un état dont la plupart des citoyens n'ont que leur industrie pour ressource, parce que cette industrie peut quelquefois être malheureuse; mais les secours que ces hôpitaux donnent ne doivent être que passagers, pour ne point encourager la mendicité et la fainéantise. Il faut commencer par rendre le peuple riche, et bâtir ensuite des hôpitaux pour les besoins imprévus et pressants. Malheureux les pays où la multitude des hôpitaux et des monastères, qui ne sont que des hôpitaux perpétuels, fait que tout le monde est à son aise, excepté ceux qui travaillent!

Montesquieu n'a encore parlé que des lois humaines. Il passe maintenant à celles de la religion, qui, dans presque tous les états, font un objet si essentiel du gouvernement. Partout il fait l'éloge du christianisme; il en montre les avantages et la grandeur; il cherche à le faire aimer; il soutient qu'il n'est pas impossible, comme Bayle l'a prétendu, qu'une société de parfaits chrétiens forme un état subsistant et durable: Mais il s'est cru permis aussi d'examiner ce que les différentes religions (humainement parlant) peuvent avoir de conforme ou de contraire au génie et à la situation des peuples qui les professent. C'est dans ce point de vue qu'il faut lire tout ce qu'il a écrit sur cette matière, et qui a été l'objet de tant de

déclamations injustes. Il est surprenant surtout que, dans un siècle qui en appelle tant d'autres barbares, on lui ait fait un crime de ce qu'il dit de la tolérance : comme si c'étoit approuver une religion que de la tolérer ! comme si enfin l'Evangelie même ne proscroivoit pas tout autre moyen de la répandre que la douceur et la persuasion. Ceux en qui la superstition n'a pas éteint tout sentiment de compassion et de justice ne pourront lire, sans être attendris, la remontrance aux inquisiteurs, ce tribunal odieux qui outrage la religion en paroissant la venger.

Enfin, après avoir traité en particulier des différentes espèces de lois que les hommes peuvent avoir, il ne reste plus qu'à les comparer toutes ensemble, et à les examiner *dans leur rapport avec les choses sur lesquelles elles statuent*. Les hommes sont gouvernés par différentes espèces de lois; par le droit naturel, commun à chaque individu; par le droit divin, qui est celui de la religion; par le droit ecclésiastique, qui est celui de la police de la religion; par le droit civil, qui est celui des membres d'une même société; par le droit politique, qui est celui du gouvernement de cette société; par le droit des gens, qui est celui des sociétés les unes par rapport aux autres. Ces droits ont chacun leurs objets distingués, qu'il faut bien se garder de confondre. On ne doit jamais régler par l'un ce qui appartient à l'autre, pour ne point mettre de désordre ni d'injustice dans les principes qui gouvernent les hommes. Il

sant enfin que les principes qui prescrivent le genre des lois, et qui en circonscrivent l'objet, règnent aussi dans la manière de les composer. L'esprit de modération doit, autant qu'il est possible, en dicter toutes les dispositions. Des lois bien faites seront conformes à l'esprit du législateur, même en paroissant s'y opposer. Telle étoit la fameuse loi de Solon, par laquelle tous ceux qui ne prenoient point de part dans les séditions étoient déclarés infâmes. Elle prévenoit les séditions, ou les rendoit utiles, en forçant tous les membres de la république à s'occuper de ses vrais intérêts. L'ostracisme même étoit une très-bonne loi; car, d'un côté, elle étoit honorable au citoyen qui en étoit l'objet, et prévenoit, de l'autre, les effets de l'ambition : il falloit d'ailleurs un très-grand nombre de suffrages, et on ne pouvoit bannir que tous les cinq ans. Souvent les lois qui paroissent les mêmes n'ont ni le même motif, ni le même effet, ni la même équité; la forme du gouvernement, les conjonctures, et le génie du peuple, changent tout. Enfin, le style des lois doit être simple et grâve. Elles peuvent se dispenser de motiver, parce que le motif est supposé exister dans l'esprit du législateur; mais, quand elles motivent, ce doit être sur des principes évidents : elles ne doivent pas ressembler à cette loi qui, défendant aux aveugles de plaider, apporte pour raison qu'ils ne peuvent pas voir les ornements de la magistrature.

Montesquieu, pour montrer par des exemples

## C ANALYSE DE L'ESPRIT DES LOIS.

l'application de ses principes, a choisi deux différents peuples, le plus célèbre de la terre, et celui dont l'histoire nous intéresse le plus, les Romains et les Français. Il ne s'attache qu'à une partie de la jurisprudence du premier; celle qui regarde les successions. A l'égard des Français, il entre dans le plus grand détail sur l'origine et les révolutions de leurs lois civiles, et sur les différents usages, abolis ou subsistants, qui en ont été la suite. Il s'étend principalement sur les *lois féodales*, cette espèce de gouvernement inconnu à toute l'antiquité, qui le sera peut-être pour toujours aux siècles futurs, et qui a fait tant de biens et tant de maux. Il discute surtout ces lois dans le rapport qu'elles ont à l'établissement et aux révolutions de la monarchie française. Il prouve, contre l'abbé Dubos, que les Francs sont réellement entrés en conquérants dans les Gaules, & qu'il n'est pas vrai, comme cet auteur le prétend, qu'ils aient été appelés par les peuples pour succéder aux droits des empereurs romains qui les opprimoient : détail profond, exact et curieux, mais dans lequel il nous est impossible de le suivre.

# PRÉFACE DE L'AUTEUR.

Si dans le nombre infini des choses qui sont dans ce livre, il y en avoit quelque'une qui, contre mon attente, pût offenser, il n'y en a pas du moins qui y ait été mise avec mauvaise intention. Je n'ai point naturellement l'esprit désapprobateur. Platna remercioit le ciel de ce qu'il étoit né du temps de Socrate : et moi, je lui rends grâces de ce qu'il m'a fait naître dans le gouvernement où je vis, et de ce qu'il a voulu que j'obéisse à ceux qu'il m'a fait aimer.

Je demande une grâce, que je crains qu'on ne m'accorde pas : c'est de ne pas juger, par la lecture d'un moment, d'un travail de vingt années; d'approuver ou de condamner le livre entier, et non pas quelques phrases. Si l'on veut chercher le dessein de l'auteur, on ne

cij PRÉFACE DE L'AUTEUR.

le peut bien découvrir que dans le dessein de l'ouvrage.

J'ai d'abord examiné les hommes, et j'ai cru que, dans cette infinie diversité de lois et de mœurs, ils n'étoient pas uniquement conduits par leurs fantaisies.

J'ai posé les principes, et j'ai vu les cas particuliers s'y plier comme d'eux-mêmes, les histoires de toutes les nations n'en étre que les suites, et chaque loi particulière liée avec une autre loi, ou dépendre d'une autre plus générale.

Quand j'ai été rappelé à l'antiquité, j'ai cherché à en prendre l'esprit, pour ne pas regarder comme semblables des cas réellement différents, et ne pas manquer les différences de ceux qui paroissent semblables.

Je n'ai point tiré mes principes de mes préjugés, mais de la nature des choses.

Ici, bien des vérités ne se feront sentir qu'après qu'on aura vu la chaîne qui les lie autres. Plus on réfléchira sur les détails,

plus on sentira la certitude des principes. Ces détails mêmes, je ne les ai pas tous donnés : car, qui pourroit dire tout sans un mortel ennui ?

On ne trouvera point ici ces traits saillants qui semblent caractériser les ouvrages d'aujourd'hui. Pour peu qu'on voie les choses avec une certaine étendue, les saillies s'évanouissent, elles ne naissent d'ordinaire que parce que l'esprit se jette tout d'un côté, et abandonne tous les autres.

Je n'écris point pour censurer ce qui est établi dans quelque pays que ce soit. Chaque nation trouvera ici les raisons de ses maximes; et on en tirera naturellement cette conséquence, qu'il n'appartient de proposer des changements qu'à ceux qui sont assez heureusement nés pour pénétrer d'un coup de génie toute la constitution d'un état.

Il n'est pas indifférent que le peuple soit éclairé. Les préjugés des magistrats ont commencé par être les préjugés de la nation.

Dans un temps d'ignorance, on n'a aucun doute, même lorsqu'on fait les plus grands maux : dans un temps de lumière, on tremble encore lorsqu'on fait les plus grands biens. On sent les abus anciens, on en voit la correction ; mais on voit encore les abus de la correction même. On laisse le mal, si l'on craint le pire ; on laisse le bien, si on est en doute du mieux. On ne regarde les parties que pour juger du tout ensemble ; on examine toutes les causes pour voir tous les résultats.

Si je pouvois faire en sorte que tout le monde eût de nouvelles raisons pour aimer ses devoirs, son prince, sa patrie, ses lois ; qu'on pût mieux sentir son bonheur dans chaque pays, dans chaque gouvernement, dans chaque poste où l'on se trouve, je me croirois le plus heureux des mortels.

Si je pouvois faire en sorte que ceux qui commandent augmentassent leurs connaissances sur ce qu'ils doivent prescrire, et que

ceux qui obéissent trouvassent un nouveau plaisir à obéir, je me croirois le plus heureux des mortels.

Je me croirois le plus heureux des mortels, si je pouvois faire que les hommes pussent se guérir de leurs préjugés. J'appelle ici préjugés, non pas ce qui fait qu'on ignore de certaines choses, mais ce qui fait qu'on s'ignore soi-même.

C'est en cherchant à instruire les hommes, que l'on peut pratiquer cette vertu générale, qui comprend l'amour de tous. L'homme, cet être flexible, se pliant dans la société aux pensées et aux impressions des autres, est, également capable de connoître sa propre nature, lorsqu'on la lui montre, et d'en perdre jusqu'au sentiment, lorsqu'on la lui déroba.

J'ai bien des fois commencé et bien des fois abandonné cet ouvrage; j'ai mille fois envoyé aux vents<sup>1</sup> les feuilles que j'avois écrites; je sentois tous les jours les mains

---

<sup>1</sup> *Ludibria ventis.*

cvj      PRÉFACE DE L'AUTEUR.

paternelles tomber<sup>1</sup>; je suivois mon obje<sup>t</sup> sans former de dessein; je ne connoissais ni les règles ni les exceptions; je ne trouvois la vérité que pour la perdre. Mais, quand j'ai découvert mes principes, tout ce que je cherchois est venu à moi; et, dans le cours d'vingt années, j'ai vu mon ouvrage commencer, éroître, s'avancer, et finir.

Si cet ouvrage a du succès, je le devrai beaucoup à la majesté de mon sujet: cependant je ne crois pas avoir totalement manqué de génie. Quand j'ai vu ce que tant de grands hommes en France, en Angleterre et en Allemagne, ont écrit avant moi, j'ai été dans l'admiration; mais je n'ai point perdu le courage: *Et moi aussi je suis peintre*<sup>2</sup>, ai-je dit avec le Corrége.

---

<sup>1</sup> *Bis patriæ cecidere manus.....*

<sup>2</sup> *Ed io anche son pittore.*

# AVERTISSEMENT DE L'AUTEUR.

Pour l'intelligence des quatre premiers Livres de cet ouvrage, il faut observer que ce que j'appelle la *vertu* dans la république, c'est l'amour de la patrie, c'est-à-dire, l'amour de l'égalité. Ce n'est point une vertu morale, ni une vertu chrétienne, c'est la vertu *politique*; et celle-ci est le ressort qui fait mouvoir le gouvernement républicain, comme l'*honneur* est le ressort qui fait mouvoir la monarchie. J'ai donc appelé *vertu politique* l'amour de la patrie et de l'égalité. J'ai eu des idées nouvelles; il a bien fallu trouver de nouveaux mots, ou donner aux anciens de nouvelles acceptions. Ceux qui n'ont pas compris ceci m'ont fait dire des choses absurdes, et qui seroient révoltantes dans tous les pays du monde, parce que, dans tous les pays du monde, on veut de la morale.

2°. Il faut faire attention qu'il y a une très-grande différence entre dire qu'une cer-

taine qualité, modification de l'âme, ou vertu, n'est pas le ressort qui fait agir un gouvernement, et dire qu'elle n'est point dans ce gouvernement. Si je disois : telle roue, tel pignon, ne sont point le ressort qui fait mouvoir cette montre, en conclueroit-on qu'ils ne sont point dans la montre ? Tant s'en faut que les vertus morales et chrétiennes soient exclues de la monarchie, que même la vertu politique ne l'est pas. En un mot, l'honneur est dans la république, quoique la vertu politique en soit le ressort ; la vertu politique est dans la monarchie, quoique l'honneur en soit le ressort.

Enfin, l'homme de bien dont il est question dans le Livre III, Chapitre V, n'est pas l'homme de bien chrétien, mais l'homme de bien politique qui a la vertu politique dont j'ai parlé. C'est l'homme qui aime les lois de son pays, et qui agit par l'amour des lois de son pays. J'ai donné un nouveau jour à toutes ces choses dans cette édition-ci, en fixant encore plus les idées ; et, dans la plupart des endroits où je me suis servi du mot de *vertu*, j'ai mis *vertu politique*.

DE

# L'ESPRIT DES LOIS.

---

## LIVRE PREMIER.

### DES LOIS EN GÉNÉRAL.

---

#### CHAPITRE PREMIER.

*Des lois, dans le rapport qu'elles ont avec  
les divers êtres.*

Les lois, dans la signification la plus étendue, sont les rapports nécessaires qui dérivent de la nature des choses : et dans ce sens tous les êtres ont leurs lois ; la Divinité a ses lois<sup>1</sup> ; le monde matériel a ses lois ; les intelligences supérieures à l'homme ont leurs lois ; les bêtes ont leurs lois ; l'homme a ses lois.

Ceux qui ont dit qu'une fatalité aveugle a produit tous les effets que nous voyons

---

<sup>1</sup> La loi, dit Plutarque, est la reine de tous mortels et immortels. Au traité, qu'il est requis qu'un prince soit sage.

*dans le monde*, ont dit une grande absurdité : car quelle plus grande absurdité qu'une fatalité aveugle, qui auroit produit des êtres intelligents ?

Il y a donc une raison primitive ; et les lois sont les rapports qui se trouvent entre elle et les différents êtres, et les rapports de ces divers êtres entre eux.

Dieu a du rapport avec l'univers comme créateur et comme conservateur ; les lois selon lesquelles il a créé sont celles selon lesquelles il conserve. Il agit selon ces règles, parce qu'il les connaît ; il les connaît, parce qu'il les a faites ; il les a faites, parce qu'elles ont du rapport avec sa sagesse et sa puissance.

Comme nous voyons que le monde, formé par le mouvement de la matière et privé d'intelligence, subsiste toujours, il faut que ses mouvements aient des lois invariables ; et, si l'on pouvoit imaginer un autre monde que celui-ci, il auroit des règles constantes, ou il seroit détruit.

Ainsi la création, qui paraît être un acte arbitraire, suppose des règles aussi invariables que la fatalité des athées. Il seroit absurde de dire que le Créateur, sans ces règles, pourroit gouverner le monde, puis-

que le monde ne subsisteroit pas sans elles.

Ces règles sont un rapport constamment établi. Entre un corps mu et un autre corps mu, c'est suivant les rapports de la masse et de la vitesse que tous les mouvements sont reçus; augmentés, diminués, perdus; chaque diversité est *uniforme*, chaque changement est *constance*.

Les êtres particuliers intelligents peuvent avoir des lois qu'ils ont faites : mais ils en ont aussi qu'ils n'ont pas faites. Avant qu'il y eût des êtres intelligents, ils étoient possibles ; ils avoient donc des rapports possibles, et par conséquent des lois possibles. Avant qu'il y eût des lois faites, il y avoit des rapports de justice possibles. Dire qu'il n'y a rien de juste ni d'injuste que ce qu'ordonnent ou défendent les lois positives, c'est dire qu'avant qu'on eût tracé le cercle, tous les rayons n'étoient pas égaux.

Il faut donc avouer des rapports d'équité antérieurs à la loi positive qui les établit : comme par exemple, que, supposé qu'il y eût des sociétés d'hommes, il seroit juste de se conformer à leurs lois ; que, s'il y avoit des êtres intelligents qui eussent reçu quelque bienfait d'un autre être, ils devroient

en avoir de la reconnoissance; que, si un être intelligent avoit créé un être intelligent, le créé devroit rester dans la dépendance qu'il a eue dès son origine; qu'un être intelligent, qui a fait du mal à un être intelligent, mérite de recevoir le même mal; et ainsi du reste.

Mais il s'en faut bien que le monde intelligent soit aussi bien gouverné que le monde physique; car, quoique celui-là ait aussi des lois qui, par leur nature, sont invariables, il ne les suit pas constamment comme le monde physique suit les siennes. La raison en est que les êtres particuliers intelligents sont bornés par leur nature, et par conséquent sujets à l'erreur; et, d'un autre côté, il est de leur nature qu'ils agissent par eux-mêmes. Ils ne suivent donc pas constamment leurs lois primitives; et celles même qu'ils se donnent, ils ne les suivent pas toujours.

On ne sait si les bêtes sont gouvernées par les lois générales du mouvement, ou par une motion particulière. Quoi qu'il en soit, elles n'ont point avec Dieu de rapport plus intime que le reste du monde matériel; et le sentiment ne leur sert que dans le rap-

port qu'elles ont entre elles, ou avec d'autres êtres particuliers, ou avec elles-mêmes.

Par l'attrait du plaisir elles conservent leur être particulier, et par le même attrait elles conservent leur espèce. Elles ont des lois naturelles, parce qu'elles sont unies par le sentiment; elles n'ont point de lois positives, parce qu'elles ne sont point unies par la connoissance. Elles ne suivent pourtant pas invariablement leurs lois naturelles; les plantes, en qui nous ne remarquons ni connoissance ni sentiment, les suivent mieux.

Les bêtes n'ont point les suprêmes avantages que nous avons; elles en ont que nous n'avons pas. Elles n'ont point nos espérances, mais elles n'ont pas nos craintes; elles subissent comme nous la mort, mais c'est sans la connoître: la plupart même se conservent mieux que nous, et ne font pas un aussi mauvais usage de leurs passions.

L'homme, comme être physique, est, ainsi que les autres corps, gouverné par des lois invariables; comme être intelligent, il viole sans cesse les lois que Dieu a établies, et change celles qu'il établit lui-même. Il faut qu'il se conduise, et cependant il est un être borné; il est sujet à l'ignorance et à l'er-

teur, comme toutes les intelligences finies ; les faibles connaissances qu'il a, il les perd encore. Comme créature sensible, il devient sujet à mille passions. Un tel être pouvoit à tous les instants oublier son Créateur ; Dieu l'a rappelé à lui par les lois de la religion : un tel être pouvoit à tous les instants s'oublier lui-même ; les philosophes l'ont averti par les lois de la morale : fait pour vivre dans la société, il y pouvoit oublier les autres ; les législateurs l'on rendu à ses devoirs par les lois politiques et civiles.

## CHAPITRE II.

### *Des lois de la nature.*

AVANT toutes ces lois sont celles de la nature, ainsi nommées parce qu'elles dérivent uniquement de la constitution de notre être. Pour les connoître bien, il faut considérer un homme avant l'établissement des sociétés. Les lois de la nature seront celles qu'il recevroit dans un état pareil.

Cette loi qui, en imprimant dans nous-mêmes l'idée d'un Créateur, nous porte vers lui, est la première des *lois naturelles* par son importance, et non pas dans l'ordre de lois. L'homme, dans l'état de nature,

auroit plutôt la faculté de connoître, qu'il n'auroit des connaissances. Il est clair que ses premières idées ne seroient point des idées spéculatives; il songeroit à la conservation de son être avant de chercher l'origine de son être. Un homme pareil ne sentiroit d'abord que sa faiblesse; sa timidité seroit extrême; et, si l'on avoit là-dessus besoin de l'expérience, l'on a trouvé dans les forêts des hommes sauvages<sup>1</sup>: tout les fait trembler, tout les fait fuir.

Dans cet état, chacun se sent inférieur; à peine chacun se sent-il égal. On ne cherchoit donc point à s'attaquer, et la paix seroit la première loi naturelle.

Le désir que Hobbes donne d'abord aux hommes de se subjuger les uns les autres n'est pas raisonnable. L'idée de l'empire et de la domination est si composée, et dépend de tant d'autres idées, que ce ne seroit pas celle qu'il auroit d'abord.

Hobbes demande pourquoi, si les hommes ne sont pas naturellement en état de guerre, ils vont toujours armés, et pourquoi ils ont

<sup>1</sup> Témoin le sauvage qui fut trouvé dans les forêts de Hanover, et que l'on vit en Angleterre sous le règne de George I<sup>er</sup>.

des clefs pour fermer leurs maisons. Mais on ne sent pas que l'on attribue aux hommes avant l'établissement des sociétés ce qui ne peut leur arriver qu'après cet établissement, qui leur fait trouver des motifs pour s'attaquer et pour se défendre.

Au sentiment de sa faiblesse l'homme joindroit le sentiment de ses besoins : ainsi une autre loi naturelle seroit celle qui lui inspireroit de chercher à se nourrir.

J'ai dit que la crainte porteroit les hommes à se fuir ; mais les marques d'une crainte réciproque les engageroient bientôt à s'approcher. D'ailleurs, ils y seroient portés par le plaisir qu'un animal sent à l'approche d'un animal de son espèce. De plus, ce charme que les deux sexes s'inspirent par leur différence augmenteroit ce plaisir ; et la prière naturelle qu'ils se font toujours l'un à l'autre seroit une troisième loi.

Outre le sentiment que les hommes ont d'abord, ils parviennent encore à avoir des connaissances ; ainsi ils ont un second lien que les autres animaux n'ont pas. Ils ont donc un nouveau motif de s'unir ; et le désir de vivre en société est une quatrième loi naturelle.

## CHAPITRE III.

*Des lois positives.*

SITOT que les hommes sont en société, ils perdent le sentiment de leur foiblesse; l'égalité qui étoit entre eux cesse, et l'état de guerre commence.

Chaque société particulière vient à sentir sa force; ce qui produit un état de guerre de nation à nation. Ces particuliers, dans chaque société, commencent à sentir leur force; ils cherchent à tourner en leur faveur les principaux avantages de cette société; ce qui fait entre eux un état de guerre.

Ces deux sortes d'état de guerre font établir les lois parmi les hommes. Considérés comme habitants d'une si grande planète, qu'il est nécessaire qu'il y ait différents peuples, ils ont des lois dans le rapport que ces peuples ont entre eux; et c'est le DROIT DES GENS. Considérés comme vivant dans une société qui doit être maintenue, ils ont des lois dans le rapport qu'ont ceux qui gouvernent avec ceux qui sont gouvernés; et c'est le DROIT POLITIQUE. Ils en ont encore dans le rapport que tous les citoyens ont entre eux; et c'est le DROIT CIVIL.

Le *droit des gens* est naturellement fondé sur ce principe, que les diverses nations doivent se faire, dans la paix, le plus de bien, et, dans la guerre, le moins de mal qu'il est possible, sans nuire à leurs véritables intérêts.

L'objet de la guerre, c'est la victoire ; celui de la victoire, la conquête ; celui de la conquête, la conservation. De ce principe et du précédent doivent dériver toutes les lois qui forment le *droit des gens*.

Toutes les nations ont un droit des gens ; et les Iroquois même, qui mangent leurs prisonniers, en ont un. Ils envoient et reçoivent des ambassades ; ils connaissent des droits de la guerre et de la paix : le mal est que ce droit des gens n'est pas fondé sur les vrais principes.

Outre le droit des gens, qui regarde toutes les sociétés, il y a un *droit politique* pour chacune. Une société ne sauroit subsister sans un gouvernement. La réunion de toutes les forces particulières, dit très-bien GRAVINA, forme ce qu'on appelle l'ÉTAT POLITIQUE.

La force générale peut être placée entre les mains d'un seul, ou entre les mains de

plusieurs. Quelques-uns ont pensé que, la nature ayant établi le pouvoir paternel, le gouvernement d'un seul étoit le plus conforme à la nature. Mais l'exemple du pouvoir paternel ne prouve rien : car, si le pouvoir du père a du rapport au gouvernement d'~~ce~~ seul, après la mort du père, le pouvoir des frères, ou, après la mort des frères, celui des cousins-germains, ont du rapport au gouvernement de plusieurs. La puissance politique comprend nécessairement l'union de plusieurs familles.

Il vaut mieux dire que le gouvernement le plus conforme à la nature est celui dont la disposition particulière se rapporte mieux à la disposition du peuple pour lequel il est établi.

Les forces particulières ne peuvent se réunir sans que toutes les volontés se réunissent. *La réunion de ces volontés*, dit encore très-bien GRAVINA, *est ce qu'on appelle l'ÉTAT CIVIL.*

La loi, en général, est la raison humaine, en tant qu'elle gouverne tous les peuples de la terre ; et les lois politiques et civiles de chaque nation ne doivent être que les cas

particuliers où s'applique cette raison humaine.

Elles doivent être tellement propres au peuple pour lequel elles sont faites, que c'est un très-grand hasard si celles d'une nation peuvent convenir à une autre.

Il faut qu'elles se rapportent à la nature et au principe du gouvernement qui est établi, ou qu'on veut établir; soit qu'elles le forment, comme font les lois politiques; soit qu'elles le maintiennent, comme font les lois civiles.

Elles doivent être relatives au *physique* du pays; au climat glacé, brûlant, ou tempéré; à la qualité du terrain, à sa situation; à sa grandeur; au genre de vie des peuples, laboureurs, chasseurs, ou pasteurs: elles doivent se rapporter au degré de liberté que la constitution peut souffrir, à la religion des habitants, à leurs inclinations, à leurs richesses, à leur nombre, à leur commerce, à leurs moeurs, à leurs manières. Enfin elles ont des rapports entre elles; elles en ont avec leur origine, avec l'objet du législateur, avec l'ordre des choses sur lesquelles elles sont établies. C'est dans toutes ces vues qu'il faut les considérer.

C'est ce que j'entreprends de faire dans cet ouvrage. J'examinerai tous ces rapports : ils forment tous ensemble ce que l'on appelle l'**ESPRIT DES LOIS**.

Je n'ai point séparé les *lois politiques* des *civiles* : car, comme je ne traite point des *lois*, mais de l'*esprit des lois*, et que cet *esprit* consiste dans les divers rapports que les *lois* peuvent avoir avec diverses choses, j'ai dû moins suivre l'ordre naturel des *lois* que celui de ces rapports et de ces choses.

J'examinerai d'abord les rapports que les *lois* ont avec la nature et avec le principe de chaque gouvernement : et, comme ce principe a sur les *lois* une suprême influence, je m'attacherai à le bien connoître ; et, si je puis une fois l'établir, on en verra couler les *lois* comme de leur source. Je passerai ensuite aux autres rapports, qui semblent être plus particuliers.

## LIVRE II.

### DES LOIS QUI DÉRIVENT DE LA NATURE DU GOUVERNEMENT.

#### CHAPITRE PREMIER.

*De la nature des trois divers gouvernements.*

IL y a trois espèces de gouvernements : le RÉPUBLICAIN, le MONARCHEIQUE, et le DESPOTIQUE. Pour en découvrir la nature, il suffit de l'idée qu'en ont les hommes les moins instruits. Je suppose trois définitions, ou plutôt trois faits : l'un, que *le gouvernement républicain est celui où le peuple en corps, ou seulement une partie du peuple, a la souveraine puissance* ; le monarchique, *celui où un seul gouverne, mais par des lois fixes et établies* ; au lieu que, dans le despotique, *un seul, sans lois et sans règles, entraîne tout par sa volonté et par ses caprices*.

Voilà ce que j'appelle la nature de chaque gouvernement. Il faut voir quelles sont les lois qui suivent directement de cette na-

ture, et qui par conséquent sont les premières lois fondamentales.

## CHAPITRE II.

*Du gouvernement républicain, et des lois relatives à la démocratie.*

LORSQUE, dans la république, le peuple en corps a la souveraine puissance, c'est une *démocratie*. Lorsque la souveraine puissance est entre les mains d'une partie du peuple, cela s'appelle une *aristocratie*.

Le peuple, dans la démocratie, est, à certains égards, le monarque; à certains autres, il est le sujet.

Il ne peut être monarque que par ses suffrages, qui sont ses volontés. La volonté du souverain est le souverain lui-même. Les lois qui établissent le droit de suffrage sont donc fondamentales dans ce gouvernement. En effet, il est aussi important d'y régler comment, par qui, à qui, sur quoi, les suffrages doivent être donnés, qu'il l'est dans une monarchie de savoir quel est le monarque, et de quelle manière il doit gouverner.

LIBANUS<sup>1</sup> dit qu'à Athènes un étranger

---

<sup>1</sup> Déclamations XVII et XVIII.

*qui se mêloit dans l'assemblée du peuple, étoit puni de mort. C'est qu'un tel homme usurpoit le droit de souveraineté.*

Il est essentiel de fixer le nombre des citoyens qui doivent former les assemblées ; sans cela, on pourroit ignorer si le peuple a parlé, ou seulement une partie du peuple. A Lacédémone, il falloit dix mille citoyens. A Rome, née dans la petitesse pour aller à la grandeur ; à Rome, faite pour éprouver toutes les vicissitudes de la fortune ; à Rome, qui avoit tantôt presque tous ses citoyens hors de ses murailles, tantôt toute l'Italie et une partie de la terre dans ses murailles, on n'avoit point fixé ce nombre<sup>1</sup> ; et ce fut une des grandes causes de sa ruine.

Le peuple qui a la souveraine puissance doit faire par lui-même tout ce qu'il peut bien faire ; et ce qu'il ne peut pas bien faire, il faut qu'il le fasse par ses ministres.

Ses ministres ne sont point à lui, s'il ne les nomme ; c'est donc une maxime fondamentale de ce gouvernement, que le peuple nomme ses ministres, c'est-à-dire, ses magistrats.

---

<sup>1</sup> Voyez les Considerations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence, Chap. IX.

Il a besoin , comme les monarques , et même plus qu'eux , d'être conduit par un conseil ou sénat . Mais , pour qu'il y ait con- fiance , il faut qu'il en élise les membres ; soit qu'il les choisisse lui-même , comme à Athènes , ou par quelque magistrat qu'il a établi pour les élire , comme cela se-prati- quoit à Rome dans quelques occasions .

Le peuple est admirable pour choisir ceux à qui il doit confier quelque partie de son autorité . Il n'a à se déterminer que par des choses qu'il ne peut ignorer , et des faits qui tombent sous les sens . Il sait très-bien qu'un homme a été souvent à la guerre , qu'il y a eu tels ou tels succès ; il est donc très-capable d'élire un général . Il sait qu'un juge est assidu , que beaucoup de gens se retirent de son tribunal contents de lui , qu'on ne l'a pas convaincu de corruption ; en voilà assez pour qu'il élise un préteur . Il a été frappé de la magnificence ou des richesses d'un ci- toyen ; cela suffit pour qu'il puisse choisir un édile . Toutes ces choses sont des faits dont il s'instruit mieux dans la place publi- que qu'un monarque dans son palais . Mais saura-t-il conduire une affaire , connoître les

lieux, les occasions, les moments, en profiter? Non; il ne le saura pas.

Si l'on pouvoit douter de la capacité naturelle qu'a le peuple pour discerner le mérite, il n'y auroit qu'à jeter les yeux sur cette suite continue de choix étonnans que firent les Athéniens et les Romains; ce qu'on n'attribuera pas sans doute au hasard.

On sait qu'à Rome, quoique le peuple se fût donné le droit d'élever aux charges les plébériens, il ne pouvoit se résoudre à les élire; et, quoiqu'à Athènes on pût, par la loi d'Aristide, tirer les magistrats de toutes les classes, il n'arriva jamais, dit Xénophon<sup>1</sup>, que le bas peuple demandât celles qui pouvoient intéresser son salut ou sa gloire.

Comme la plupart des citoyens, qui ont assez de suffisance pour élire, n'en ont pas assez pour être élus; de même le peuple, qui a assez de capacité pour se faire rendre compte de la gestion des autres, n'est pas propre à gérer par lui-même.

Il faut que les affaires aillent, et qu'elles aient un certain mouvement qui ne soit ni

<sup>1</sup> Pag. 691 et 692, édition de Wetchelius, de l'an 1569.

trop lent ni trop vite. Mais le peuple a toujours trop d'action, ou trop peu. Quelquefois avec cent mille bras il renverse tout; quelquefois avec cent mille pieds il ne va que comme les insectes.

Dans l'état populaire, on divise le peuple en de certaines classes. C'est dans la manière de faire cette division que les grands législateurs se sont signalés; et c'est de là qu'ont toujours dépendu la durée de la démocratie et sa prospérité.

Servius Tullius suivit dans la composition de ses classes l'esprit de l'aristocratie. Nous voyons dans Tite-Live<sup>1</sup>, et dans Denys d'Halicarnasse<sup>2</sup>, comment il mit le droit de suffrage entre les mains des principaux citoyens. Il avoit divisé le peuple de Rome en cent quatre-vingt-treize centuries, qui formoient six classes. Et, mettant les riches, mais en plus petit nombre, dans les premières centuries; les moins riches, mais en plus grand nombre, dans les suivantes, il jeta toute la foule des indigents dans la dernière; et chaque centurie n'ayant qu'une

<sup>1</sup> Liv. L

<sup>2</sup> Liv. IV, art. 15 et suiv.

voix<sup>1</sup>, c'étoient les moyens et les richesses qui donnoient le suffrage, plutôt que les personnes.

Selon divisa le peuple d'Athènes en quatre classes. Conduit par l'esprit de la démocratie, il ne les fit pas pour fixer ceux qui devoient élire, mais ceux qui pouvoient être élus; et, laissant à chaque citoyen le droit d'élection, il voulut<sup>2</sup> que, dans chacune de ces quatre classes, on pût élire des juges; mais que ce ne fût que dans les trois premières, où étoient les citoyens aisés, qu'on pût prendre les magistrats.

Comme la division de ceux qui ont droit de suffrage est, dans la république, une loi fondamentale, la manière de le donner est une autre loi fondamentale.

Le suffrage par le *sort* est de la nature de la démocratie; le suffrage par *choix* est de celle de l'aristocratie.

Le sort est une façon d'élire qui n'afflige

<sup>1</sup> Voyez dans les *Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence*, Chap. IX, comment cet esprit de Servius Tullius se conserva dans la république.

<sup>2</sup> Denys d'Halic., *Eloge d'Isocrate*, p. 57, T. II, édit.

<sup>3</sup> Wechelius Poilux, Liv. VII, Chap. x, art. 130.

personne; il laisse à chaque citoyen une es-  
pérence raisonnable de servir sa patrie.

Mais, comme il est défectueux par lui-  
même, c'est à le régler et à le corriger que  
les grands législateurs se sont surpassés.

Solon établit à Athènes que l'on nomme-  
roit par choix à tous les emplois militaires,  
et que les sénateurs et les juges seroient élus  
par le sort.

Il voulut que l'on donnât par choix les  
magistratures civiles qui exigeoient une  
grande dépense, et que les autres fussent  
données par le sort.

Mais, pour corriger le sort, il régla qu'on  
ne pourroit élire que dans le nombre de  
ceux qui se présenteroient; que celui qui  
auroit été élu seroit examiné par des ju-  
ges<sup>1</sup>, et que chacun pourroit l'accuser d'en  
être indigne<sup>2</sup>: cela tenoit en même temps  
du sort et du choix. Quand on avoit fini le  
temps de sa magistrature, il falloit essuyer  
un autre jugement sur la manière dont on

<sup>1</sup> Voyez l'oraison de Démosthène, de *falsd Legat.*; et  
l'oraison contre Timarque.

<sup>2</sup> On tiroit même pour chaque place deux billets; l'un  
qui donnoit la place, l'autre qui nommoit celui qui do-  
voit succéder, en cas que le premier fût rejeté.

s'étoit comporté. Les gens sans capacité de voter avoient bien de la répugnance à donner leurs noms pour être tirés au sort.

La loi qui fixe la manière de donner les billets de suffrages est encore une loi fondamentale dans la démocratie. C'est une grande question, si les suffrages doivent être publics ou secrets. Cicéron<sup>1</sup> écrit que les lois<sup>2</sup> qui les rendirent secrets dans les derniers temps de la république romaine, furent une des grandes causes de sa chute. Comme ceci se pratique diversement dans différentes républiques, voici, je crois, ce qu'il en faut penser.

Sans doute que, lorsque le peuple donne ses suffrages, ils doivent être publics<sup>3</sup>; et ceci doit être regardé comme une loi fondamentale de la démocratie. Il faut que le petit peuple soit éclairé par les principaux, et contenu par la gravité de certains personnages. Ainsi, dans la république romaine, en rendant les suffrages secrets, on détruisit

<sup>1</sup> Liv. I et III des Lois.

<sup>2</sup> Elles s'appeloient *lois tabulaires*. On donnoit à chaque citoyen deux tables; la première marquée d'un A, pour dire *antiquo*; et l'autre d'un U et d'un R, *uti rogoz*.

<sup>3</sup> A Athènes, on levoit les mains.

tout; il n'est plus possible d'éclairer une populace qui se perdoit. Mais lorsque dans une aristocratie le corps des nobles donne les suffrages<sup>1</sup>, ou dans une démocratie le sénat<sup>2</sup>, comme il n'est là question que de prévenir les brigues, les suffrages ne sauraient être trop secrets.

La brigade est dangereuse dans un sénat; elle est dangereuse dans un corps de nobles: elle ne l'est pas dans le peuple, dont la nature est d'agir par passion. Dans les états où il n'a point de part au gouvernement, il s'échauffera pour un acteur comme il auroit fait pour les affaires. Le malheur d'une république, c'est lorsqu'il n'y a plus de brigues, et cela arrive lorsqu'on a corrompu le peuple à prix d'argent; il devient de sang-froid, il s'affectionne à l'argent, mais il ne s'affectionne plus aux affaires: sans souci du gouvernement et de ce qu'on y propose, il attend tranquillement son salaire.

C'est encore une loi fondamentale de la démocratie, que le peuple seul fasse des lois.

<sup>1</sup> Comme à Venise.

<sup>2</sup> Les trente tyrans d'Athènes voulaient que les suffrages des aréopagistes fussent publics, pour les diriger à leur fantaisie. (*Lysias, orat. contra Agorat. Cap. VIII.*)

sénateurs nouveaux étoient nommés<sup>1</sup> par les censeurs.

Une autorité exorbitante, donnée tout à coup à un citoyen dans une république, forme une monarchie, ou plus qu'une monarchie. Dans celle-ci, les lois ont pourvu à la constitution, ou s'y sont accommodées ; le principe du gouvernement arrête le monarque : mais, dans une république où un citoyen se fait donner<sup>2</sup> un pouvoir exorbitant, l'abus de ce pouvoir est plus grand, parce que les lois, qui ne l'ont point prévu, n'ont rien fait pour l'arrêter.

L'exception à cette règle est lorsque la constitution de l'état est telle, qu'il a besoin d'une magistrature qui ait un pouvoir exorbitant. Telle étoit Rome avec ses dictateurs ; telle est Venise avec ses inquisiteurs d'état ; ce sont des magistratures terribles qui ramènent violemment l'état à la liberté. Mais d'où vient que ces magistratures se trouvent si différentes dans ces deux républiques ?

<sup>1</sup> Ils le furent d'abord par les consuls.

<sup>2</sup> C'est ce qui renversa la république romaine. Voyez les *Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence*.

C'est que Rome défendoit les restes de son aristocratie contre le peuple, au lieu que Venise se sert de ses inquisiteurs d'état pour maintenir son aristocratie contre les nobles. De là il suivoit qu'à Rome la dictature n'e<sup>re</sup> devoit durer que peu de temps, parce qu'<sup>u</sup> le peuple agit par sa fougue, et non pas par ses desseins. Il falloit que cette magistrature s'exerçât avec éclat, parce qu'il s'agissoit d'intimider le peuple, et non pas de le punir; que le dictateur ne fût créé que pour une seule affaire, et n'e<sup>ut</sup> une autorité sans bornes qu'à raison de cette affaire, parce qu'il étoit toujours créé pour un cas imprévu. A Venise, au contraire, il faut une magistrature permanente; c'est là que les desseins peuvent être commencés, suivis, suspendus, repris; que l'ambition d'un seul devient celle d'une famille, et l'ambition d'une famille celle de plusieurs. On a besoin d'une magistrature cachée, parce que les crimes qu'elle punit, toujours profonds, se forment dans le secret et dans le silence. Cette magistrature doit avoir une inquisition générale, parce qu'elle n'a pas à arrêter les maux que l'on connoît, mais à prévenir même ceux qu'on ne connoit pas. Enfin

cette dernière est établie pour venger les crimes qu'elle soupçonne; et la première employoit plus les menaces que les punitions pour les crimes même avoués par leurs auteurs.

Dans toute magistrature, il faut compenser la grandeur de la puissance par la brièveté de sa durée. Un an est le temps que la plupart des législateurs ont fixé; un temps plus long seroit dangereux; un plus court seroit contre la nature de la chose. Qui est-ce qui voudroit gouverner ainsi ses affaires domestiques? A Raguse<sup>1</sup>, le chef de la république change tous les mois; les autres officiers, toutes les semaines; le gouverneur du château, tous les jours. Ceci ne peut avoir lieu que dans une petite république<sup>2</sup> environnée de puissances formidables qui corromproient aisément de petits magistrats.

La meilleure aristocratie est celle où la partie du peuple qui n'a point de part à la puissance est si petite et si pauvre, que la

<sup>1</sup> Voyages de Tournesort.

<sup>2</sup> A Lucques, les magistrats ne sont établis que pour deux mois.

partie dominante n'a aucun intérêt à l'opprimer. Ainsi, quand Antipater <sup>1</sup> établit à Athènes que ceux qui n'auroient pas deux mille drachmes seroient exclus du droit de suffrage, il forma la meilleure aristocratie qu'il fût possible, parce que ce cens étoit si petit, qu'il n'excluoit que peu de gens, et personne qui eût quelque considération dans la cité.

Les familles aristocratiques doivent donc être peuple autant qu'il est possible. Plus une aristocratie approchera de la démocratie, plus elle sera parfaite; et elle le deviendra moins, à mesure qu'elle approchera de la monarchie.

La plus imparfaite de toutes est celle où la partie du peuple qui obéit est dans l'esclavage civil de celle qui commande, comme l'aristocratie de Pologne, où les paysans sont esclaves de la noblesse.

<sup>1</sup> Diodore, Liv. XVIII, p. 601, édit. de Rhedemus.

## CHAPITRE IV.

*Des lois, dans leur rapport avec la nature du gouvernement monarchique.*

Les pouvoirs intermédiaires, subordonnés et dépendants, constituent la nature du gouvernement monarchique, c'est-à-dire, de celui où un seul gouverne par des lois fondamentales. J'ai dit les pouvoirs intermédiaires, subordonnés et dépendants : en effet, dans la monarchie, le prince est la source de tout pouvoir politique et civil. Ces lois fondamentales supposent nécessairement des canaux moyens par où coule la puissance : car, s'il n'y a dans l'état que la volonté momentanée et capricieuse d'un seul, rien ne peut être fixe; et par conséquent aucune loi fondamentale.

Le pouvoir intermédiaire subordonné le plus naturel est celui de la noblesse. Elle entre en quelque façon dans l'essence de la monarchie, dont la maxime fondamentale est, *point de monarque, point de noblesse ; point de noblesse, point de monarque.* Mais on a un despote.

Il y a des gens qui avoient imaginé, dans quelques états en Europe, d'abolir toutes les

justices des seigneurs. Ils ne voyoient pas qu'ils vouloient faire ce que le parlement d'Angleterre a fait: Abolissez dans une monarchie les prérogatives des seigneurs, du clergé, de la noblesse et des villes, vous aurez bientôt un état populaire, ou bien un état despotique.

Les tribunaux d'un grand état en Europe frappent sans cesse, depuis plusieurs siècles, sur la juridiction patrimoniale des seigneurs et sur l'ecclésiastique. Nous ne voulons pas censurer des magistrats si sages; mais nous laissons à décider jusqu'à quel point la constitution en peut être changée.

Je ne suis point entêté des priviléges des ecclésiastiques; mais je voudrois qu'on fixât bien une fois leur juridiction. Il n'est point question de savoir si on a eu raison de l'établir, mais si elle est établie; si elle fait une partie des lois du pays; et si elle y est partout relative; si, entre deux pouvoirs que l'on reconnoît indépendants, les conditions ne doivent pas être réciproques; et s'il n'est pas égal à un bon sujet de défendre la justice du prince, ou les limites qu'elle s'est de tout temps prescrites.

Autant que le pouvoir du clergé est dangereux dans une république, autant est-il convenable dans une monarchie, surtout dans celles qui vont au despotisme. Où en seroient l'Espagne et le Portugal depuis la perte de leurs lois, sans ce pouvoir qui arrête seul la puissance arbitraire ? barrière toujours bonne lorsqu'il n'y en a point d'autre : car, comme le despotisme cause à la nature humaine des maux effroyables, la mal même qui le limite est un bien.

Comme la mer, qui semble vouloir couvrir toute la terre, est arrêtée par les herbes et les moindres graviers qui se trouvent sur le rivage; ainsi les monarques, dont le pouvoir paroît sans bornes, s'arrêtent par les plus petits obstacles, et soumettent leur fierté naturelle à la plainte et à la prière.

Les Anglais, pour favoriser la liberté, ont ôté toutes les puissances intermédiaires qui formoient leur monarchie. Ils ont bien raison de conserver cette liberté : s'ils venoient à la perdre, ils seroient un des peuples les plus esclaves de la terre.

M. Law, par une ignorance égale de la constitution républicaine et de la monarchie,

que, fut un des plus grands promoteurs du despotisme que l'on eût encore vus en Europe. Outre les changements qu'il fit, si brusques, si inusités, si inouïs, il vouloit ôter les rangs intermédiaires et anéantir les corps politiques ~~nil~~ dissolvoit <sup>1</sup> la monarchie par ses chimériques remboursements, et sembloit vouloir racheter la constitution même.

Il ne suffit pas qu'il y ait dans une monarchie des rangs intermédiaires, il faut encore un dépôt de lois. Ce dépôt ne peut être que dans les corps politiques, qui annoncent les lois lorsqu'elles sont faites, et les rappellent lorsqu'on les oublie. L'ignorance naturelle à la noblesse, son inattention, son mépris pour le gouvernement civil, exigent qu'il y ait un corps qui faise sans cesse sortir les lois de la poussière où elles seroient ensevelies. Le conseil du prince n'est pas un dépôt convenable : il est, par sa nature, le dépôt de la volonté momentanée du prince qui exécute, et non pas le dépôt des lois fondamentales. De plus, le conseil du monarque change sans

<sup>1</sup> Ferdinand, roi d'Aragon, se fit grand-maitre des ordres ; et cela seul altéra la constitution.

cesse ; il n'est point permanent ; il ne sauroit être nombreux ; il n'a point à un assez haut degré la confiance du peuple : il n'est donc pas en état de l'éclairer dans les temps difficiles, ni de la ramener à l'obéissance.

Dans les états despotiques, où il n'y a point de lois fondamentales, il n'y a pas non plus de dépôt. De là vient que, dans ces pays, la religion a ordinairement tant de force : c'est qu'elle forme une espèce de dépôt et de permanence : et, si ce n'est pas la religion, ce sont les coutumes qu'on y vénère, au lieu des lois.

## CHAPITRE V.

### *Des lois relatives à la nature de l'état despotique.*

Il résulte de la nature du pouvoir despotique que l'homme seul qui l'exerce le fasse de même exercer par un seul. Un homme à qui ses cinq sens disent sans cesse qu'il est tout, et que les autres ne sont rien, est naturellement paresseux, ignorant, voluptueux. Il abandonne donc les affaires. Mais s'il les confieoit à plusieurs, il y auroit des

disputes entre eux ; on feroit des brigues pour être le premier esclave ; le prince seroit obligé de rentrer dans l'administration. Il est donc plus simple qu'il l'abandonne à un visir<sup>1</sup>, qui aura d'abord la même puissance que lui. L'établissement d'un visir est dans cet état une loi fondamentale.

On dit qu'un pape, à son élection, pénétré de son incapacité, fit d'abord des difficultés infinies. Il accepta enfin, et livra à son neveu toutes les affaires. Il étoit dans l'admiration, et disoit : « Je n'aurois jamais cru que cela eût été si aisé. » Il en est de même des princes d'Orient. Lorsque, dans cette prison où des eunuques leur ont assombri le cœur et l'esprit, et souvent leur ont laissé ignorer leur état même, on les tire pour les placer sur le trône, ils sont d'abord étonnés : mais, quand ils ont fait un visir, et que, dans leur sérail, ils se sont livrés aux passions les plus brutales, lorsqu'au milieu d'une cour abattue, ils ont suivi leurs caprices les plus stupides, ils n'auroient jamais cru que cela eût été si aisé.

---

<sup>1</sup> Les rois d'Orient ont toujours des visirs, dit M. Chardin.

Plus l'empire est étendu, plus le séraïl s'agrandit, et plus, par conséquent, le prince est enivré de plaisirs. Ainsi, dans ces états, plus le prince a de peuples à gouverner, moins il pense au gouvernement; plus les affaires y sont grandes, et moins on y délibère sur les affaires.

# LIVRE III.

## DES PRINCIPES DES TROIS GOUVERNEMENTS.

### CHAPITRE PREMIER.

*Difference de la nature du gouvernement et de son principe.*

Après avoir examiné quelles sont les lois relatives à la nature de chaque gouvernement, il faut voir celles qui le sont à son principe.

Il y a cette différence<sup>1</sup> entre la nature du gouvernement et son principe, que sa nature est ce qui le fait être tel; et son principe, ce qui le fait agir. L'une est sa structure particulière, et l'autre les passions humaines qui le font mouvoir.

Or les lois ne doivent pas être moins relatives au principe de chaque gouvernement qu'à sa nature. Il faut donc chercher quel est ce principe. C'est ce que je vais faire dans ce livre-ci.

---

<sup>1</sup> Cette distinction est très-importante, et j'en tirerai bien des conséquences; elle est la clef d'une infinité de lois.

## CHAPITRE II.

*Du principe des divers gouvernements.*

J'AI dit que la nature du ~~gouvernement~~ républicain est que le peuple en corps, ou de certaines familles, y aient la souveraine puissance : celle du gouvernement monarchique, que le prince y ait la souveraine puissance, mais qu'il l'exerce selon des lois établies : celle du gouvernement despotique, qu'un seul y gouverne selon ses volontés et ses caprices. Il ne m'en faut pas davantage pour trouver leurs trois principes; ils en dérivent naturellement. Je commencerai par le gouvernement républicain, et je parlerai d'abord du démocratique.

## CHAPITRE III.

*Du principe de la démocratie.*

IL ne faut pas beaucoup de probité pour qu'un ~~gouvernement~~ monarchique ou un gouvernement despotique se maintienne ou se soutienne. La force des lois dans l'un, le bras du prince toujours levé dans l'autre, règle tout ou contrevenant tout. Mais, dans un état populaire, il faut un ressort de plus, qui est la VERTU.

Ce que je dis est confirmé par le corps entier de l'histoire, et est très-conforme à la nature des choses : car il est clair que, dans une monarchie, où celui qui fait exécuter les lois se juge au-dessus des lois, on a besoin de moins de vertu que dans un gouvernement populaire, où celui qui fait exécuter les lois sent qu'il y est soumis lui-même, et qu'il en portera le poids.

Il est clair encore que le monarque qui, par mauvais conseil ou par négligence, cesse de faire exécuter les lois, peut aisément réparer le mal ; il n'a qu'à changer de conseil, ou se corriger de cette négligence même. Mais lorsque, dans un gouvernement populaire, les lois ont cessé d'être exécutées, comme cela ne peut venir que de la corruption de la république, l'état est déjà perdu.

Ce fut un assez beau spectacle, dans le siècle passé, de voir les efforts impuissants des Anglais pour établir parmi eux la démocratie. Comme ceux qui avoient part aux affaires n'avoient point de vertu, que leur ambition étoit irritée par le succès de celui qui avoit le plus osé<sup>1</sup>, que l'esprit d'une faction

<sup>1</sup> Cromwell.

n'étoit réprimé que par l'esprit d'une autre, le gouvernement changeoit sans cesse ; le peuple étonné cherchoit la démocratie, et ne la trouvoit nulle part. Enfin, après bien des mouvements, des chocs et des secousses, il fallut se reposer dans le gouvernement même qu'on avoit proscrit.

Quand Sylla voulut rendre à Rome la liberté, elle ne put plus la recevoir ; elle n'avoit plus qu'un foible reste de vertu : et comme elle en eut toujours moins, au lieu de se réveiller après César, Tibère, Caïus, Claude, Néron, Domitien, elle fut toujours plus esclave ; tous les coups portèrent sur les tyrans, aucun sur la tyrannie.

Les politiques grecs qui vivoient dans le gouvernement populaire ne reconnoissoient d'autre force qui pût le soutenir que celle de la vertu. Ceux d'aujourd'hui ne nous parlent que de manufactures, de commerce, de finances, de richesses, et de luxe même.

Lorsque cette vertu cesse, l'ambition entre dans les œurs qui peuvent la recevoir, et l'avarice entre dans tous. Les désirs changent d'objets ; ce qu'on aimoit, on ne l'aime plus ; on étoit libre avec les lois, on veut être libre contre elles ; chaque citoyen est

comme un esclave échappé de la maison de son maître; ce qui étoit maxime, on l'appelle rigueur; ce qui étoit règle, on l'appelle gêne; ce qui étoit attention, on l'appelle crainte. C'est la frugalité qui est l'avarice, et non pas le désir d'avoir. Autrefois le bien des particuliers faisoit le trésor public; mais pour lors le trésor public devient le patrimoine des particuliers. La république est une dépouille, et sa force n'est plus que le pouvoir de quelques citoyens et la licence de tous.

Athènes eut dans son sein les mêmes forces pendant qu'elle domina avec tant de gloire, et pendant qu'elle servit avec tant de honte. Elle avoit vingt mille citoyens <sup>1.</sup> lorsqu'elle défendit les Grecs contre les Perses, qu'elle disputa l'empire à Lacédémone, et qu'elle attaqua la Sicile; elle en avoit vingt mille lorsque Démétrius de Phalèdre les dénombra <sup>2.</sup>, comme dans un marché l'on compte les esclaves. Quand Philippe osa dominer dans la Grèce, quand il parut aux

<sup>1.</sup> Plutarque, in *Pericle*; Platon, in *Critid.*

<sup>2.</sup> Il s'y trouva vingt-un mille citoyens, dix mille étrangers, quatre cent mille esclaves. (Voyez Athénée, Liv. VI.)

portes d'Athènes<sup>1</sup>, elle n'avoit encore perdu que le temps. On peut voir dans Démosthène, quelle peine il fallut pour la réveiller : on y craignoit l'philippe, non pas comme l'ennemi de la liberté, mais des plaisirs<sup>2</sup>. Cette ville, qui avoit résisté à tant de défaites, qu'on avoit vue renaître après ses destructions, fut vaincue à Chéronée, et le fut pour toujours. Qu'importe que Philippe renvoie tous les prisonniers ? il ne renvoie pas des hommes ; il étoit toujours aussi aisè de triompher des forces d'Athènes qu'il étoit difficile de triompher de sa vertu.

Comment Carthage auroit-elle pu se soutenir ? lorsque Annibal, devenu préteur, voulut empêcher les magistrats de piller la république, n'allèrent-ils par l'accuser devant les Romains ? Malheureux, qui vouloient être citoyens sans qu'il y eût de cité, et tenir leurs richesses de la main de leurs destructeurs ! Bientôt Rome leur demanda

<sup>1</sup> Elle avoit vingt mille citoyens (Voyez Démosthène, in Aristog.)

<sup>2</sup> Ils avoient fait une loi pour punir de mort celui qui proposeroit de convertir aux usages de la guerre l'argent destiné pour les théâtres.

pour otages trois cents de leurs principaux citoyens; elle se fit livrer les armes et les vaisseaux, et ensuite leur déclara la guerre. Par les choses que fit le désespoir dans Carthage désarmée<sup>1</sup>, on peut juger de ce qu'elle auroit pu faire avec sa vertu, lorsqu'elle avoit ses forces.

## CHAPITRE IV.

### *Du principe de l'aristocratie.*

COMME il faut de la vertu dans le gouvernement populaire, il en faut aussi dans l'aristocratique. Il est vrai qu'elle n'y est pas si absolument requise.

Le peuple, qui est à l'égard des nobles ce que les sujets sont à l'égard du monarque, est contenu par leurs lois : il a donc moins besoin de vertu que le peuple de la démocratie. Mais comment les nobles seront-ils contenus? Ceux qui doivent faire exécuter les lois contre leurs collègues sentiront d'abord qu'ils agissent contre eux-mêmes. Il faut donc de la vertu dans ce corps, par la nature de la constitution.

Le gouvernement aristocratique a par

---

<sup>1</sup> Cette guerre dura trois ans.

lui-même une certaine force que la démocratie n'a pas. Les nobles y forment un corps, qui, par sa prérogative et pour son intérêt particulier, réprime le peuple ; il suffit qu'il y ait des lois, pour qu'à cet égard elles soient exécutées.

Mais, autant qu'il est aisé à ce corps de réprimer les autres, autant est-il difficile qu'il se réprime lui-même<sup>1</sup>. Telle est la nature de cette constitution, qu'il semble qu'elle mette les mêmes gens sous la puissance des lois, et qu'elle les en retire.

Or, un corps pareil ne peut se réprimer que de deux manières; ou par une grande vertu, qui fait que les nobles se trouvent en quelque façon égaux à leur peuple, ce qui peut former une grande république; ou par une vertu moindre qui est une certaine modération qui rend les nobles au moins égaux à eux-mêmes, ce qui fait leur conservation.

La *modération* est donc l'âme de ces gouvernements. J'entends celle qui est fon-

<sup>1</sup> Les crimes publics y pourront être punis, parce que c'est l'affaire de tous : les crimes particuliers n'y seront pas punis, parce que l'affaire de tous est de ne les pas punir.

dée sur la vertu, non pas celle qui vient d'une lâcheté et d'une paresse de l'âme.

## CHAPITRE V.

*Que la vertu n'est point le principe du gouvernement monarchique.*

DANS les monarchies, la politique fait faire les grandes choses avec le moins de vertu qu'elle peut; comme, dans les plus belles machines, l'art emploie aussi peu de mouvements, de forces et de roues qu'il est possible.

L'état subsiste indépendamment de l'amour pour la patrie, du désir de la vraie gloire, du renoncement à soi-même, du sacrifice de ses plus chers intérêts, et de toutes ces vertus héroïques que nous trouvons dans les anciens, et dont nous avons seulement entendu parler.

Les lois y tiennent la place de toutes ces vertus dont on n'a aucun besoin; l'état vous en dispense: une action qui se fait sans bruit y est en quelque façon sans conséquence.

Quoique tous les crimes soient publics par leur nature, on distingue pourtant les crimes véritablement publics d'avec les cri-

vertu n'est pas le ressort de ce gouvernement! Certainement elle n'en est point exclue; mais elle n'en est pas le ressort.

## CHAPITRE VI.

*Comment on supplée à la vertu dans le gouvernement monarchique.*

JE me hâte et je marche à grands pas, afin qu'on ne croie pas que je fasse une satire du gouvernement monarchique. Non; s'il manque d'un ressort, il en a un autre. L'HONNEUR, c'est-à-dire, le préjugé de chaque personne et de chaque condition, prend la place de la vertu politique dont j'ai parlé, et la représente partout. Il y peut inspirer les plus belles actions; il peut, joint à la force des lois, conduire au but du gouvernement comme la vertu même.

Ainsi, dans les monarchies bien réglées, tout le monde sera à peu près bon citoyen, et on trouvera rarement quelqu'un qui soit homme de bien; car, pour être homme de bien<sup>1</sup>, il faut avoir intention de l'être<sup>2</sup>,

<sup>1</sup> Ce mot *homme de bien* ne s'entend ici que dans un sens politique.

<sup>2</sup> Voyez la note de la page 46.

et aimer l'état moins pour soi que pour lui-même.

## CHAPITRE VII.

### *Du principe de la monarchie.*

Le gouvernement monarchique suppose, comme nous avons dit, des prééminences, des rangs, et même une noblesse d'origine. La nature de l'*honneur* est de demander des préférences et des distinctions; il est donc, par la chose même, placé dans ce gouvernement.

L'*ambition* est pernicieuse dans une république; elle a de bons effets dans la monarchie: elle donne la vie à ce gouvernement; et on y a cet avantage, qu'elle n'y est pas dangereuse, parce qu'elle y peut être sans cesse réprimée.

Vous diriez qu'il en est comme du système de l'univers, où il y a une force qui éloigne sans cesse du centre tous les corps, et une force de pesanteur qui les y ramène. L'*honneur* fait mouvoir toutes les parties du corps politique; il les lie par son action même; et il se trouve que chacun va au bien commun, croyant aller à ses intérêts particuliers.

courages, et y éteigne jusqu'au moindre sentiment d'ambition.

Un ~~gouvernement~~<sup>gouvernement</sup> modéré peut, tant qu'il veut et sans péril, relâcher ses ressorts; il se maintient par ses lois et par sa force même. Mais lorsque, dans le gouvernement despotique, le prince cesse un moment de lever le bras, quand il ne peut pas anéantir à l'instant ceux qui ont les premières places<sup>1</sup>, tout est perdu; car le ressort du gouvernement, qui est la crainte, n'y étant plus, le peuple n'a plus de protecteur.

C'est apparemment dans ce sens que des *cadis* ont soutenu que le grand-seigneur n'étoit point obligé de tenir sa parole ou son serment, lorsqu'il bornoit par là son autorité<sup>2</sup>.

Il faut que le peuple soit jugé par les lois, et les grands par la fantaisie du prince; que la tête du dernier sujet soit en sûreté, et celle des bachas toujours exposée. On ne peut parler sans frémir de ces gouvernements monstrueux. Le sophi de Perse, détrôné de nos jours par *Miriveis*, vit le gou-

<sup>1</sup> Comme il arrive souvent dans l'aristocratie militaire.

<sup>2</sup> Ricault, de l'Empire ottoman.

ternement périr avant la conquête, parce qu'il n'avoit pas versé assez de sang<sup>1</sup>.

L'histoire nous dit que les horribles cruautés de Domitien effrayèrent les gouverneurs, au point que le peuple se rétablit un peu sous son règne<sup>2</sup>. C'est ainsi qu'un torrent, qui ravage tout d'un côté, laisse de l'autre des campagnes où l'œil voit de loin quelques prairies.

## CHAPITRE X.

*Différence de l'obéissance dans les gouvernements modérés et dans les gouvernements despotiques.*

DANS les états despotiques, la nature du gouvernement demande une obéissance extrême; et la volonté du prince, une fois connue, doit avoir aussi infailliblement son effet qu'une boule jetée contre une autre doit avoir le sien.

Il n'y a point de tempérament, de modifications, d'accommodements, de termes,

<sup>1</sup> Voyez l'histoire de cette révolution, par le père Du cerceau.

<sup>2</sup> Son gouvernement étoit militaire; ce qui est une des espèces du gouvernement despotique.

d'équivalents, de pourparlers, de remontrances; rien d'égal ou de meilleur à proposer. L'homme est une créature qui obéit à une créature qui veut.

On n'y peut pas plus représenter ses craintes sur un événement futur qu'excuser ses mauvais succès sur le caprice de la fortune. Le partage des hommes, comme des bêtes, y est l'instinct, l'obéissance, le châtiment.

Il ne sert de rien d'opposer les sentiments naturels, le respect pour un père, la tendresse pour ses enfants et ses femmes, les lois de l'honneur, l'état de sa santé; on a reçu l'ordre, et cela suffit.

En Perse, lorsque le roi a condamné quelqu'un, on ne peut plus lui en parler, ni demander grâce. S'il étoit ivre ou hors de sens, il faudroit que l'arrêt s'exécutât tout de même<sup>1</sup>; sans cela, il se contrediroit, et la loi ne peut se contredire. Cette manière de penser y a été de tout temps: l'ordre que donna Assuérus d'exterminer les Juifs ne pouvant être révoqué, on prit le parti de leur donner la permission de se défendre.

Il y a pourtant une chose que Non peut quelquefois opposer à la volonté du prince<sup>1</sup>; c'est la religion. On abandonnera son père, on le tuera même, si le prince l'ordonne: mais on ne boira pas de vin, s'il le veut et s'il l'ordonne. Les lois de la religion sont d'un précepte supérieur, parce qu'elles sont données sur la tête du prince comme sur celle des sujets. Mais, quant au droit naturel, il n'en est pas de même; le prince est supposé n'être plus un homme.

Dans les états monarchiques et modérés, la puissance est bornée par ce qui en est le ressort; je veux dire l'honneur, qui règne, comme un monarque, sur le prince et sur le peuple. On n'ira point lui alléguer les lois de la religion; un partisan se croirait ridicule: on lui alléguera sans cesse celles de l'honneur. De là résultent des modifications nécessaires dans l'obéissance; l'honneur est naturellement sujet à des bizarries, et l'obéissance les suivra toutes.

Quoique la manière d'obéir soit différente dans ces deux gouvernements, le pouvoir est pourtant le même. De quelque côté

---

<sup>1</sup> Voyez Chardin.

que le monarque se tourne, il emporte et précipite la balance, et est obéi. Toute la différence est que, dans la monarchie, le prince a des lumières, et que les ministres y sont infiniment plus habiles et plus rompus aux affaires que dans l'état despotique.

## CHAPITRE XI.

### *Réflexion sur tout ceci.*

TELS sont les principes des trois gouvernements : ce qui ne signifie pas que, dans une certaine république, on soit vertueux ; mais qu'on devroit l'être. Cela ne prouve pas non plus que, dans une certaine monarchie, on ait de l'honneur, et que, dans un état despotique particulier, on ait de la crainte ; mais qu'il faudroit en avoir : sans quoi le gouvernement sera imparfait.

## LIVRE IV.

### QUE LES LOIS DE L'ÉDUCATION DOIVENT ÊTRE RELATIVES AUX PRINCIPES DU GOUVERNEMENT.

#### CHAPITRE PREMIER.

##### *Des lois de l'éducation.*

*Les lois de l'éducation* sont les premières que nous recevons; et, comme elles nous préparent à être citoyens, chaque famille particulière doit être gouvernée sur le plan de la grande famille qui les comprend toutes.

Si le peuple en général a un principe, les parties qui le composent, c'est-à-dire, les familles, l'auront aussi. Les lois de l'éducation seront donc différentes dans chaque espèce de gouvernement. Dans les monarchies, elles auront pour objet l'honneur; dans les républiques, la vertu; dans le despotisme, la crainte.

#### CHAPITRE II.

##### *De l'éducation dans les monarchies.*

Ce n'est point dans les maisons publiques où l'on instruit l'enfance que l'on re-

çoit, dans les monarchies, la principale éducation; c'est lorsque l'on entre dans le monde que l'éducation en quelque façon commence. Là est l'école de ce que l'on appelle *honneur*, ce maître universel qui doit partout nous conduire.

C'est là que l'on voit et que l'on entend toujours dire trois choses, qu'il faut mettre dans les *virtus* une certaine noblesse, dans les *mœurs* une certaine franchise, dans les *manières* une certaine politesse.

Les *virtus* qu'on nous y montre sont toujours moins ce que l'on doit aux autres que ce que l'on se doit à soi-même : elles ne sont pas tant ce qui nous appelle vers nos concitoyens que ce qui nous en distingue.

On n'y juge pas les actions des hommes comme bonnes, mais comme belles; comme justes, mais comme grandes; comme raisonnables, mais comme extraordinaires.

Dès que l'honneur y peut trouver quelque chose de noble, il est le juge qui les rend légitimes, ou le sophiste qui les justifie.

Il permet la galanterie, lorsqu'elle est unie à l'idée des sentiments du cœur, ou à l'idée de conquête; et c'est la vraie raison

pour laquelle les mœurs ne sont jamais si pures dans les monarchies que dans les gouvernements républicains.

Il permet la ruse, lorsqu'elle est jointe à l'idée de la grandeur de l'esprit ou de la grandeur des affaires, comme dans la politique, dont les finesse ne l'offensent pas.

Il ne défend l'adulation que lorsqu'elle est séparée de l'idée d'une grande fortune, et n'est jointe qu'au sentiment de sa propre bassesse.

A l'égard des mœurs, j'ai dit que l'éducation des monarchies doit y mettre une certaine franchise. On y veut donc la vérité dans les discours. Mais est-ce par amour pour elle? point du tout. On la veut, parce qu'un homme qui est accoutumé à la dire paraît être hardi et libre. En effet, un tel homme semble ne dépendre que des choses, et non pas de la manière dont un autre les reçoit.

C'est ce qui fait qu'autant qu'on y recommande cette espèce de franchise, autant on y méprise celle du peuple, qui n'a que la vérité et la simplicité pour objet.

Enfin l'éducation, dans les monarchies, exige dans les manières une certaine poli-

tesse. Les hommes, nés pour vivre ensemble, sont nés aussi pour se plaire ; et celui qui n'observeroit pas les bieuséances, choquant tous ceux avec qui il vivroit, se décréditeroit au point qu'il deviendroit incapable de faire aucun bien.

Mais ce n'est pas d'une source si pure que la politesse a coutumé de tirer son origine ; elle naît de l'envie de se distinguer. C'est par orgueil que nous sommes polis : nous nous sentons flattés d'avoir des manières qui prouvent que nous ne sommes pas dans la bassesse, et que nous n'avons pas vécu avec cette sorte de gens que l'on a abandonnés dans tous les âges.

Dans les monarchies, la politesse est naturalisée à la cour. Un homme excessivement grand rend tous les autres petits. De là les égards que l'on doit à tout le monde ; de là naît la politesse, qui flatte autant ceux qui sont polis que ceux à l'égard de qui ils le sont, parce qu'elle fait comprendre qu'on est de la cour, ou qu'on est digne d'en être.

L'air de la cour consiste à quitter sa grandeur propre pour une grandeur empruntée. Celle - ci flatte plus un courtisan que la sienne même. Elle donne une certaine mo-

destrie superbe qui se répand au loin, mais dont l'orgueil diminue insensiblement, à proportion de la distance où l'on est de la source de cette grandeur.

On trouve à la cour une délicatesse de goût en toutes choses, qui vient d'un usage continual des superfluïtés d'une grande fortune, de la variété, et surtout de la lassitude des plaisirs, de la multiplicité, de la confusion même des fantaisies, qui, lorsqu'elles sont agréables, y sont toujours reçues.

C'est sur toutes ces choses que l'éducation se porte, pour faire ce qu'on appelle l'honnête homme, qui a toutes les qualités et toutes les vertus que l'on demande dans ce gouvernement.

Là l'honneur, se mêlant partout, entre dans toutes les façons de penser et toutes les manières de sentir, et dirige même les principes.

Cet honneur bizarre fait que les vertus ne sont que ce qu'il veut, et comme il les veut : il met, de son chef, des règles à tout ce qui nous est prescrit; il étend ou il borne nos devoirs à sa fantaisie, soit qu'ils aient leur source dans la religion, dans la politique, ou dans la morale.

Il n'y a rien dans la monarchie que les lois, la religion et l'honneur prescrivent tant que l'obéissance aux volontés du prince : mais cet honneur nous dicte que le prince ne doit jamais nous prescrire une action qui nous déshonore, parce qu'elle nous rendroit incapables de servir.

Crillon refusa d'assassiner le duc de Guise ; mais il offrit à Henri III de se battre contre toi. Après la Saint-Barthélemy, Charles IX ayant écrit à tous les gouverneurs de faire massacrer les huguenots, le vicomte d'Orte, qui commandoit dans Bayonne, écrivit au roi : « SIRE, je n'ai trouvé, parmi les habitants et les gens de guerre, que de bons citoyens, de braves soldats, et pas un bourreau ; ainsi eux et moi supplions votre majesté d'employer nos bras et nos vies à choses faisables. » Ce grand et généreux courage regardoit une lâcheté comme une chose impossible.

Il n'y a rien que l'honneur prescrive plus à la noblesse que de servir le prince à la guerre : en effet, c'est la profession distinguée, parce que ses hasards, ses succès, et

ses malheurs même, conduisent à la grandeur. Mais, en imposant cette loi, l'honneur veut en être l'arbitre; et, s'il se trouve choqué, il exige ou permet qu'on se retire chez soi.

Il veut qu'on puisse indifféremment aspirer aux emplois, ou les refuser; il tient cette liberté au-dessus de la fortune même.

L'honneur a donc ses règles suprêmes, et l'éducation est obligée de s'y conformer<sup>1</sup>. Les principales sont qu'il nous est bien permis de faire cas de notre fortune, mais qu'il nous est souverainement défendu d'en faire aucun de notre vie.

La seconde est que, lorsque nous avons été une fois placés dans un rang, nous ne devons rien faire ni souffrir qui fasse voir que nous nous tenons inférieurs à ce rang même.

La troisième, que les choses que l'honneur défend sont plus rigoureusement défendues, lorsque les lois ne concourent point à les proscrire, et que celles qu'il exige sont

<sup>1</sup> On dit ici ce qui est, et non pas ce qui doit être: l'honneur est un préjugé que la religion travaille tantôt à détruire, tantôt à néglier.

plus fortement exigées, lorsque les lois ne les demandent pas.

### CHAPITRE III.

#### *De l'éducation dans le gouvernement despotique.*

COMME l'éducation dans les monarchies ne travaille qu'à éléver le cœur, elle ne cherche qu'à l'abaisser dans les états despotes. Il faut qu'elle y soit servile. Ce sera un bien, même dans le commandement, de l'avoir eue telle, personne n'y étant tyran sans être en même temps esclave.

L'extrême obéissance suppose de l'ignorance dans celui qui obéit; elle en suppose même dans celui qui commande. Il n'a point à délibérer, à douter, ni à raisonner; il n'a qu'à vouloir.

Dans les états despotes, chaque maison est un empire séparé. L'éducation, qui consiste principalement à vivre avec les autres, y est donc très-bornée; elle se réduit à mettre la crainte dans le cœur, et à donner à l'esprit la connaissance de quelques principes de religion fort simples. Le savoir y sera dangereux, l'émulation funeste: et pour ces vertus, Aristote ne peut croire qu'il y en

ait quelque chose de propre aux esclaves<sup>1</sup>; ce qui borneroit bien l'éducation dans ce gouvernement.

L'éducation y est donc en quelque façon nulle. Il faut ôter tout, afin de donner quelque chose; et commencer par faire un mauvais sujet, pour faire un bon esclave.

Eh! pourquoi l'éducation s'attacheroit-elle à y former un bon citoyen qui prît part au malheur public? S'il aimoit l'état, il seroit tenté de relâcher les ressorts du gouvernement: s'il ne réussissoit pas, il se perdroit; s'il réussissoit, il courroit risque de se perdre, lui, le prince, et l'empire.

#### • CHAPITRE IV.

*Difference des effets de l'éducation chez les anciens et parmi nous.*

La plupart des peuples anciens vivoient dans des gouvernements qui ont la vertu pour principe; et, lorsqu'elle y étoit dans sa force, on y faisoit des choses que nous ne voyons plus aujourd'hui, et qui étonnent nos petites âmes.

Leur éducation avoit un autre avantage

sur la nôtre ; elle n'étoit jamais détaillée. Epaminondas, la dernière année de sa vie, disoit, écoutoit, voyoit, faisoit les mêmes choses que dans l'âge où il avoit commencé d'être instruit.

Aujourd'hui, nous recevons trois éduca-  
tions différentes et contraires; celle de nos  
pères, celle de nos maîtres, celle du monde.  
Ce qu'on nous dit dans la dernière renvoie  
toutes les idées des premières. Cela vient,  
en quelque partie, du contraste qu'il y a  
parmi nous entre les engagements de la re-  
ligion et ceux du monde; chose que les an-  
ciens ne connoissoient pas.

## CHAPITRE V.

### *De l'éducation dans le gouvernement répu- blicain.*

C'est dans le gouvernement républicain  
que l'on a besoin de toute la puissance de  
l'éducation. La crainte des gouvernements  
despotiques naît d'elle-même parmi les me-  
naces et les châtiments : l'honneur des mo-  
narchies est favorisé par les passions, et les  
favorise à son tour; mais la vertu politique  
est un renoncement à soi-même, qui est tou-  
tue chose très-pénible

On peut définir cette vertu, l'amour des lois et de la patrie. Cet amour, demandant une préférence continue de l'intérêt public au sien propre, donne toutes les vertus particulières ; elles ne sont que cette préférence.

Cet amour est singulièrement affecté aux démocraties. Dans elles seules le gouvernement est confié à chaque citoyen. Or, le gouvernement est comme toutes les choses du monde ; pour le conserver, il faut l'aimer.

On n'a jamais osé dire que les rois n'aimassent pas la monarchie, et que les despotes haïssent le despotisme.

Tout dépend donc d'établir dans la république cet amour ; et c'est à l'inspirer que l'éducation doit être attentive. Mais, pour que les enfants puissent l'avoir, il y a un moyen sûr, c'est que les pères l'aient eux-mêmes.

On est ordinairement le maître de donner à ses enfants ses connaissances ; on l'est encore plus de leur donner ses passions.

Si cela n'arrive pas, c'est que ce qui a été fait dans la maison paternelle est détruit par les impressions du dehors.

Ce n'est point le peuple naissant qui dé-

génère ; il ne se perd que lorsque les hommes faits sont déjà corrompus.

## CHAPITRE VI.

### *De quelques institutions des Grecs.*

Les anciens Grecs, pénétrés de la nécessité que les peuples qui vivoient sous un gouvernement populaire fussent élevés à la vertu, firent, pour l'inspirer, des institutions singulières. Quand vous voyez, dans la vie de Lycurgue, les lois qu'il donna aux Lacédémoniens, vous croyez lire l'histoire des Sévarambes. Les lois de Crète étoient l'original de celles de Lacédémone ; et celles de Platon en étoient la correction.

Je prie qu'on fasse un peu d'attention à l'étendue de génie qu'il fallut à ces législateurs pour voir qu'en choquant tous les usages reçus, en confondant toutes les vertus, ils montreroient à l'univers leur sagesse. Lycurgue, mêlant le larcin avec l'esprit de justice, le plus dur esclavage avec l'extrême liberté, les sentiments les plus atroces avec la plus grande modération, donna de la stabilité à sa ville. Il sembla lui ôter toutes les ressources, les arts, le commerce, l'argent,

des murailles : on y a de l'ambition sans es-  
pérance d'être mieux : on y a les sentiments  
naturels, et on n'y est ni enfant, ni mari, ni  
père : la pudeur même est ôtée à la chasteté.  
C'est par ces chemins que Sparte est menée  
à la grandeur et à la gloire ; mais avec une  
telle infaillibilité de ses institutions , qu'on  
n'obtenoit rien contre elle en gagnant des  
batailles, si on ne parvenoit à lui ôter sa po-  
lice .

La Crète et là Laconie furent gouvernées  
par ces lois. Lacédémone céda la dernière  
aux Macédoniens , et la Crète <sup>2</sup> fut la der-  
nière proie des Romains. Les Samnites eu-  
rent ces mêmes institutions , et elles furent  
pour ces Romains le sujet de vingt-quatre  
triomphes <sup>3</sup>.

<sup>2</sup> Philopoemen contraignit les Lacédémoniens d'abandonner la manière de nourrir leurs enfans , sachant bien que , sans cela , ils auroient toujours une âme grande et le cœur haut. Plutarque, *Vie de Philopæmen*. Voy. Tite-  
Live, Liv. XXXVIII.

<sup>3</sup> Elle défendit pendant trois ans ses lois et sa liberté. Voyez les Liv. XCVIII , XCIX et C de Tite-Live , dans l'Epitome de Florus. Elle fit plus de résistance que les plus grands rois.

<sup>4</sup> Florus, Liv. L

Cet extraordinaire que l'on voyoit dans les institutions de la Grèce, nous l'avons vu dans la lie et la corruption de nos temps modernes<sup>1</sup>. Un législateur honnête homme a formé un peuple où la probité paraît aussi naturelle que la bravoure chez les Spartiates. M. Penn est un véritable Lycurgue; et, quoique le premier ait eu la paix pour abjet, comme l'autre a eu la guerre, ils se ressemblent dans la voie singulière où ils ont mis leur peuple, dans l'ascendant qu'ils ont eu sur des hommes libres, dans les préjugés qu'ils ont vaincus, dans les passions qu'ils ont soumises.

Le Paraguay peut nous fournir un autre exemple. On a voulu en faire un crime à la société, qui regarde le plaisir de commander comme le seul bien de sa vie; mais il sera toujours beau de gouverner les hommes en les rendant plus heureux<sup>2</sup>.

Il est glorieux pour elle d'avoir été la première qui ait montré dans ces contrées l'idée de la religion jointe à celle de l'humanité.

<sup>1</sup> In fœc Romuli. Cicéron.

<sup>2</sup> Les Indiens du Paraguay ne dépendent point d'un seigneur particulier, ne paient qu'un cinquième des tributs, et ont des armes à feu pour se défendre.

En réparant les dévastations des Espagnols, elle a commencé à guérir une des grandes plaies qu'ait encore reçues le genre humain.

Un sentiment exquis qu'a cette société pour tout ce qu'elle appelle *honneur*, son zèle pour une religion qui humilie bien plus ceux qui l'écoutent que ceux qui la prêchent, lui ont fait entreprendre de grandes choses, et elle y a réussi. Elle a retiré des bois des peuples dispersés, elle leur a donné une subsistance assurée, elle les a vêtus : et, quand elle n'auroit fait par là qu'augmenter l'industrie parmi les hommes, elle auroit beaucoup fait.

Ceux qui voudront faire des institutions pareilles établiront la communauté de biens de la République de Platon, ce respect qu'il demandoit pour les dieux, cette séparation d'avec les étrangers pour la conservation des mœurs, et la cité faisant le commerce, et non pas les citoyens ; ils donneront nos arts sans notre luxe, et nos besoins sans nos désirs.

Ils proscrirent l'argent, dont l'effet est de grossir la fortune des hommes au-delà des bornes que la nature y auroit mises ; d'apprendre à conserver intilement ce qu'on auroit amassé de même ; de multiplier à l'in-

fini les désirs; et de suppléer à la nature qui nous avoit donné des moyens très-bon-nés d'irriter nos passions et de nous corrompre les uns les autres.

« Les Epidamniens<sup>1</sup>, sentant leurs mœurs se corrompre par leur communication avec les barbares, élurent un magistrat pour faire tous les marchés au nom de la cité et pour la cité. » Pour lors, le commerce ne corrompt pas la constitution, et la constitution ne prive pas la société des avantages du commerce.

## CHAPITRE VII.

*En quel cas ces institutions singulières peuvent être bonnes.*

Ces sortes d'institutions peuvent convenir dans les républiques, parce que la vertu politique en est le principe. Mais, pour porter à l'honneur dans les monarchies, ou pour inspirer de la crainte dans les états despotiques, il ne faut pas tant de soins.

Elles ne peuvent d'ailleurs avoir lieu que dans un petit état<sup>2</sup>; où l'on peut donner

Plutarque, *Demande des choses grecques.*  
Comme étoient les villes de la Grèce.

une éducation générale, et éléver tout un peuple comme une famille.

Les lois de Minos, de Lycurgue et de Platon, supposent une attention singulière de tous les moyens les uns sur les autres. On ne peut se promettre cela dans la confusion, dans les négligences, dans l'étendue des affaires d'un grand peuple.

Il faut, comme on l'a dit, bannir l'argent dans ces institutions. Mais, dans les grandes sociétés, le nombre, la variété, l'embarras, l'importance des affaires, la facilité des achats, la lenteur des échanges, demandent une mesure commune. Pour porter partout sa puissance, ou la défendre partout, il faut avoir ce à quoi les hommes ont attaché partout la puissance.

## CHAPITRE VIII.

*Explication d'un paradoxe des anciens par rapport aux mœurs.*

POLYBE, le judicieux Polybe, nous dit, que la musique étoit nécessaire pour adoucir les mœurs des Arcades, qui habitoient un pays où l'air est triste et froid; que ceux de Cynète, qui négligèrent la musique, surpassèrent en cruauté tous les Grecs, et qu'il

Il y a point de ville où l'on ait vu tant de crimes. Platon ne craint point de dire que l'on ne peut faire de changement dans la musique qui n'en soit un dans la constitution de l'état. Aristote, qui semble n'avoit fait sa *Politique* que pour opposer ses sentiments à ceux de Platon, est pourtant d'accord avec lui touchant la puissance de la musique sur les mœurs. Théophraste, Plutarque<sup>1</sup>, Strabon<sup>2</sup>, tous les anciens ont pensé de même. Ce n'est point une opinion jetée sans réflexion; c'est un des principes de leur politique<sup>3</sup>. C'est ainsi qu'ils donnaient des lois; c'est ainsi qu'ils vouloient qu'on gouvernât les cités.

Je crois que je pourrois expliquer ceci. Il faut se mettre dans l'esprit que, dans les villes grecques, surtout celles qui avoient pour principal objet la guerre, tous les tra-

<sup>1</sup> Vie de Pélopidas.

<sup>2</sup> Liv. I.

<sup>3</sup> Platon, Liv. I, des *Lois*, dit que les préfectures de la musique et de la gymnastique sont les plus importants emplois de la cité. Et, dans sa *République*, Liv. III : « Damon vous dira (dit-il) quels sont les sons capables de faire naître la bassesse de l'âme, l'insolence, et les ~~et~~ vaines contraires. »

taux et toutes les professions qui pouvoient conduire à gagner de l'argent étoient regardés comme indignes d'un homme libre. « La plupart des arts , dit Xénophon<sup>1</sup> , corrompent le corps de ceux qui les exercent ; ils obligent de s'asseoir à l'ombre ou près du feu : on n'a de temps ni pour ses amis , ni pour la république. » Ce ne fut que dans la corruption de quelques démocraties que les artisans parvinrent à être citoyens. C'est ce qu'Aristote<sup>2</sup> nous apprend ; et il soutient qu'une bonne république ne leur donnera jamais le droit de cité<sup>3</sup>.

L'agriculture étoit encore une profession servile , et ordinairement c'étoit quelque peuple vaincu qui l'exerçoit : les Ilotes , chez les Lacédémoniens ; les Périéciens , chez les Crétois ; les Pénestès , chez les Thessaliens ; d'autres<sup>4</sup> peuples esclaves , dans d'autres républiques.

<sup>1</sup> Dits mémorables.

<sup>2</sup> Politique , Liv. III , Chap. iv.

<sup>3</sup> Diophante , dit Aristote , Politique , Chap. vii , établit autrefois à Athènes que les artisans seroient esclaves du public.

<sup>4</sup> Aussi Platon et Aristote veulent-ils que les esclaves cultivent les terres. Lois , Liv. VII ; Politique , Liv. VII .

Enfin tout bas commerce <sup>1</sup> étoit infâme chez les Grecs. Il auroit fallu qu'un citoyen eût rendu des services à un esclave, à un locataire, à un étranger : cette idée choquoit l'esprit de la liberté grecque. Aussi Platon veut-il <sup>2</sup>, dans ses *Lois*, qu'on punisse un citoyen qui feroit le commerce.

On étoit donc fort embarrassé dans les républiques grecques : on ne vouloit pas que les citoyens travaillassent au commerce, à l'agriculture, ni aux arts ; on ne vouloit pas non plus qu'ils fussent oisifs<sup>3</sup>. Ils trouvoient une occupation dans les exercices qui dépendoient de la gymnastique, et dans ceux qui avoient du rapport à la guerre <sup>4</sup>.

Chap. x. Il est vrai que l'agriculture n'étoit pas partout exercée par des esclaves ; au contraire, comme dit Aristote, les meilleures républiques étoient celles où les citoyens s'y attachoient : mais cela n'arriva que par la corruption des anciens gouvernements devenus démocratiques ; car, dans les premiers temps, les villes de Grèce vivoient dans l'aristocratie.

<sup>1</sup> Cauponatio.

<sup>2</sup> Liv. II.

<sup>3</sup> Aristote, *Politique*, Liv. X.

<sup>4</sup> *Ars corporum exercendorum; gymnastica; variis certaminibus terendorum, paedotribica.* Aristote, *Politique*, Liv. VIII, Chap. III.

L'institution ne leur en donnoit point d'autres. Il faut donc regarder les Grecs comme une 'société d'athlètes et de combattants. Or ces exercices, si propres à faire des gens durs et sauvages <sup>1</sup>, avoient besoin d'être tempérés par d'autres qui pussent adoucir les mœurs. La musique, qui tient à l'esprit par les organes du corps, étoit très-propre à cela. C'est un milieu entre les exercices du corps qui rendent les hommes durs, et les sciences de spéculatiōn qui les rendent sauvages. On ne peut pas dire que la musique inspirât la vertu; cela seroit inconcevable: mais elle empêchoit l'effet de la férocité de l'institution, et faisoit que l'âme avoit dans l'éducation une part qu'elle n'y auroit point eue.

Je suppose qu'il y ait parmi nous une société de gens si passionnés pour la chasse, qu'ils s'en occupassent uniquement; il est sûr qu'ils en contracteroient une certaine rudesse. Si ces mêmes gens venoient à prendre encore du goût pour la musique, on trouveroit bientôt de la différence dans leurs

---

<sup>1</sup> Aristote dit que les enfants des Lacédémoniens, qui commençoient ces exercices dès l'âge le plus tendre, en contractoient trop de férocité. *Politique*, Liv. VIII, Ch. iv.

manières et dans leurs mœurs. Enfin les exercices des Grecs n'excitoient en eux qu'un genre de passions : la rudesse, la colère, la cruauté. La musique les excite toutes, et peut faire sentir à l'âme la douceur, la pitié, la tendresse, le doux plaisir. Nos auteurs de morale, qui parmi nous prescrivent si fort les théâtres, nous font assez sentir le pouvoir que la musique a sur nos âmes.

Si, à la société dont j'ai parlé, on ne donnoit que des tambours et des airs de trompette, n'est-il pas vrai que l'on parviendroit moins à son but que si l'on donnoit une musique tendre ? Les anciens avoient donc raison lorsque, dans certaines circonstances, ils préféroient pour les mœurs un mode à un autre.

Mais, dira-t-on, pourquoi choisir la musique par préférence ? C'est que, de tous les plaisirs des sens, il n'y en a aucun qui corrompe moins l'âme. Nous rougissons de lire dans Plutarque<sup>1</sup> que les Thébains, pour adoucir les mœurs de leurs jeunes gens, établirent par les lois un amour qui devroit être proscrit par toutes les nations du monde.

---

<sup>1</sup> Vie de Pélopidas.

## LIVRE V.

QUE LES LOIS QUE LE LÉGISLATEUR DONNE  
DOIVENT ÊTRE RELATIVES AU PRINCIPE DU  
GOUVERNEMENT.

### CHAPITRE PREMIER.

*Idée de ce livre.*

Nous venons de voir que les lois de l'éducation doivent être relatives au principe de chaque gouvernement. Celles que le législateur donne à toute la société sont de même. Ce rapport des lois avec ce principe tend tous les ressorts du gouvernement; et ce principe en reçoit à son tour une nouvelle force. C'est ainsi que, dans les mouvements physiques, l'action est toujours suivie d'une réaction.

Nous allons examiner ce rapport dans chaque gouvernement; et nous commençons par l'état républicain, qui a la vertu pour principe:

## CHAPITRE II.

*Ce que c'est que la vertu dans l'état politique.*

La vertu, dans une république, est une chose très-simple; c'est l'amour de la république: c'est un sentiment, et non une suite de connaissances; le dernier homme de l'état peut avoir ce sentiment comme le premier. Quand le peuple a une fois de bonnes maximes, il s'y tient plus long-temps que ce qu'on appelle les honnêtes gens. Il est rare que la corruption commence par lui; souvent il a tiré de la médiocrité de ses lumières un attachement plus fort pour ce qui est établi.

L'amour de la patrie conduit à la bonté des mœurs, et la bonté des mœurs mène à l'amour de la patrie. Moins nous pouvons satisfaire nos passions particulières, plus nous nous livrons aux générales. Pourquoi les moines aiment-ils tant leur ordre? c'est justement par l'endroit qui fait qu'il leur est insupportable. Leur règle les prive de toutes les choses sur lesquelles les passions ordinaires s'appuient: reste donc cette passion pour la règle même qui les afflige. Plus elle est austère, c'est-à-dire, plus elle retranche

de leurs penchants, plus elle donne de force à ceux qu'elle leur laisse.

## CHAPITRE III.

*Ce que c'est que l'amour de la république dans la démocratie.*

L'AMOUR de la république, dans une démocratie, est celui de la démocratie : l'amour de la démocratie est celui de l'égalité.

L'amour de la démocratie est encore l'amour de la frugalité. Chacun, devant y avoir le même bonheur et les mêmes avantages, y doit goûter les mêmes plaisirs et former les mêmes espérances ; chose qu'on ne peut attendre que de la frugalité générale.

L'amour de l'égalité, dans une démocratie, borne l'ambition au seul désir, au seul bonheur de rendre à sa patrie de plus grands services que les autres citoyens. Ils ne peuvent pas lui rendre tous des services égaux, mais ils doivent tous également lui en rendre. En naissant, on contracte envers elle une dette immense, dont on ne peut jamais s'acquitter.

Ainsi les distinctions y naissent du prin-

cipe de l'égalité , lors même qu'elle paroît obtée par des services heureux ou par des talents supérieurs.

L'amour de la frugalité borne le désir d'avoir à l'attention que demande le nécessaire pour sa famille , et même le superflu pour sa patrie. Les richesses donnent une puissance dont un citoyen ne peut pas user pour lui ; car il ne seroit pas égal. Elles procurent des délices dont il ne doit pas jouir non plus , parce qu'elles choqueroient l'égalité tout de même.

Aussi les bonnes démocraties , en établissant la frugalité domestique , ont-elles ouvert la porte aux dépenses publiques , comme on fit à Athènes et à Rome. Pour lors la magnificence et la profusion naissoient du fond de la frugalité même : et , comme la religion demande qu'on ait les mains pures pour faire des offrandes aux dieux , les lois vouloient des moeurs frugales pour que l'on pût donner à sa patrie.

Le bon sens et le bonheur des particuliers consistent beaucoup dans la médiocrité de leurs talents et de leurs fortunes. Une république où les lois auront formé beaucoup de

gens médiocres, composée de gens sages, se gouvernerà sagelement ; composée de gens heureux, elle sera très-heureuse.

## CHAPITRE IV.

*Comment on inspire l'amour de l'égalité et de la frugalité.*

L'AMOUR de l'égalité et celui de la frugalité sont extrêmement excités par l'égalité et la frugalité même ; quand on vit dans une société où les lois ont établi l'une et l'autre.

Dans les monarchies et les états despotes personnes n'aspire à l'égalité ; cela ne vient pas même dans l'idée ; chacun y tend à la supériorité. Les gens des conditions les plus basses ne désirent d'en sortir que pour être les maîtres des autres.

Il en est de même de la frugalité : pour l'aimer, il faut en jouir. Ce ne seront point ceux qui sont corrompus par les délices qui aimeront la vie frugale ; et, si cela avoit été naturel et ordinaire, Alcibiade n'auroit pas fait l'admiration de l'univers. Ce ne seront pas non plus ceux qui envient ou qui admirent le luxe des autres qui aimeront la frugalité ; des gens qui n'ont devant les yeux que des hommes riches, ou des hommes mi-

séables comme eux, détestent leur misère, sans aimer ou connoître ce qui fait le terme de la misère.

C'est donc une maxime très-vraie que, pour que l'on aime l'égalité et la frugalité dans une république, il faut que les lois les y aient établies.

## CHAPITRE V.

*Comment les lois établissent l'égalité dans la démocratie.*

QUELQUES législateurs anciens, comme Lycurgue et Romulus, partagèrent également les terres. Cela ne pouvoit avoir lieu que dans la fondation d'une république nouvelle; ou bien lorsque l'ancienne étoit si corrompue et les esprits dans une telle disposition, que les pauvres se croyoient obligés de chercher et les riches obligés de souffrir un pareil remède.

Si, lorsque le législateur fait un pareil partage, il ne donne pas des lois pour le maintenir, il ne fait qu'une constitution passagère : l'inégalité entrera par le côté que les lois n'auront pas défendu, et la république sera perdue.

Il faut donc que l'on règle, dans cet objet,

les dots des femmes, les donations, les successions, les testaments, ensin toutes les manières de contracter. Car, s'il étoit permis de donner son bien à qui on voudroit et comme on voudroit, chaque volonté particulière troubleroit la disposition de la loi fondamentale.

Solon, qui permettoit à Athènes de laisser son bien à qui on vouloit par testament, pourvu qu'on n'eût point d'enfants<sup>1</sup>, contredisoit les lois anciennes, qui ordonnoient que les biens restassent dans la famille du testateur<sup>2</sup>. Il contredisoit les biens propres; car, en supprimant les dettes, il avoit cherché l'égalité.

C'étoit une bonne loi pour la démocratie que celle qui défendoit d'avoir deux hérédités<sup>3</sup>. Elle prenoit son origine du partage égal des terres et des portions données à chaque citoyen. La loi n'avoit pas voulu qu'un seul homme eût plusieurs portions.

La loi qui ordonnoit que le plus proche

<sup>1</sup> Plutarque, *Vie de Solon*.

<sup>2</sup> *Ibid.*

<sup>3</sup> Philolaüs de Corinthe établit à Athènes que le nombre des portions de terre et celui des hérédités seroient toujours les mêmes. Aristote, *Politique*, Liv. II, Chap. x.

celle qui vouloit qu'un père qui avoit plusieurs enfants en choisit un pour succéder à sa portion <sup>1</sup>, et donnât les autres en adoption à quelqu'un qui n'eût point d'enfants, afin que le nombre des citoyens pût toujours se maintenir égal à celui des partages.

Phaléas de Chalcédoine <sup>2</sup> avait imaginé une façon de rendre égales les fortunes dans une république où elles ne l'étoient pas. Il vouloit que les riches donnassent des dots aux pauvres, et n'en reçussent pas; et que les pauvres reçussent de l'argent pour leurs filles, et n'en donnassent pas. Mais je ne sache point qu'aucune république se soit accommodée d'un règlement pareil. Il met les citoyens sous des conditions dont les différences sont si frappantes, qu'ils haïroient cette égalité même que l'on chercheroit à introduire. Il est bon quelquefois que les lois ne paroissent pas aller si directement au but qu'elles se proposent.

Quoique, dans la démocratie, l'égalité réelle soit l'âme de l'état, cependant elle est si difficile à établir, qu'une exactitude ex-

<sup>1</sup> Platon fait une pareille loi, Liv. III des *Lois*.

<sup>2</sup> Aristote, *Politique*, Liv. II, Chap. viii.

même à cet égard ne conviendroit pas toujours. Il suffit que l'on établisse un cens<sup>1</sup> qui réduise ou fixe les différences à un certain point; après quoi, c'est à des lois particulières à égaliser, pour ainsi dire, les inégalités, par les charges qu'elles imposent aux riches, et le soulagement qu'elles accordent aux pauvres. Il n'y a que les richesses médiocres qui puissent donner ou souffrir ces sortes de compensations: car, pour les fortunes immodérées, tout ce qu'on ne leur accorde pas de puissance et d'honneur, elles le regardent comme une injure.

Toute inégalité, dans la démocratie, doit être tirée de la nature de la démocratie, et du principe même de l'égalité. Par exemple, on y peut craindre que des gens qui auraient besoin d'un travail continuel pour vivre ne fussent trop appauvris par une magistrature, ou qu'ils n'en négligeassent les fonc-

<sup>1</sup> Solon fit quatre classes: la première, de ceux qui avoient cinq cents mines de revenu, tant en grains qu'en fruits liquides; la seconde, de ceux qui en avoient trois cents, et pouvoient entretenir un cheval; la troisième, de ceux qui n'en avoient que deux cents; la quatrième, de tous ceux qui vivoient de leurs bras. (Plutarque, Vie de Solon.)

tions; que des artisans ne s'enorgueillissent; que des affranchis trop nombreux ne devinssent plus puissans que les anciens citoyens. Dans ces cas, l'égalité entre les citoyens <sup>2</sup> peut être ôtée dans la démocratie pour l'utilité de la démocratie. Mais ce n'est qu'une égalité apparente que l'on ôte: car un homme ruiné par une magistrature seroit dans une pire condition que les autres citoyens; et ce même homme, qui seroit obligé d'en négliger les fonctions, mettroit les autres citoyens dans une condition pire que la sienne; et ainsi du reste.

## CHAPITRE VI.

*Comment les lois doivent entretenir la frugalité dans la démocratie.*

Il ne suffit pas, dans une bonne démocratie, que les portions de terre soient égales; il faut qu'elles soient petites, comme chez les Romains. « A Dieu ne plaise, disoit Curius à ses soldats <sup>3</sup>, qu'un citoyen es-

<sup>1</sup> Solon exclut des charges tous ceux du quatrième cens.

<sup>2</sup> Ils demandoient une plus grande portion de la terre conquise. (Plutarque, *Oeuvres morales, Vies des anciens généraux et capitaines.*)

« telle peu de terre ce qui est suffisant pour abriter un homme ! »

Comme l'égalité des fortunes entretient la frugalité, la frugalité maintient l'égalité des fortunes. Ces choses, quoique différentes, sont telles, qu'elles ne peuvent subsister l'une sans l'autre; chacune d'elles est la cause et l'effet : si l'une se retire de la démocratie, l'autre la suit toujours.

Il est vrai que, lorsque la démocratie est fondée sur le commerce, il peut fort bien arriver que des particuliers y aient de grandes richesses, et que les mœurs n'y soient pas corrompues. C'est que l'esprit de commerce entraîne avec soi celui de frugalité, d'économie, de modération, de travail, de sagesse, de tranquillité, d'ordre et de règle. Ainsi, tandis que cet esprit subsiste, les richesses qu'il produit n'ont aucun mauvais effet. Le mal arrive lorsque l'excès des richesses détruit cet esprit de commerce : on voit tout à coup naître les désordres de l'inégalité, qui ne s'étoient pas encore fait sentir.

Pour maintenir l'esprit de commerce, il faut que les principaux citoyens le fassent eux-mêmes ; que cet esprit règne seul, et r

soit point croisé par un autre; que toutes les lois le favorisent; que ces mêmes lois, par leurs dispositions, divisant les fortunes à mesure que le commerce les grossit, mettent chaque citoyen pauvre dans une assez grande aisance pour pouvoir travailler comme les autres; et chaque citoyen riche dans une telle médiocrité, qu'il ait besoin de son travail pour conserver ou pour acquérir.

C'est une très-bonne loi dans une république commerçante, que celle qui donne à tous les enfants une portion égale dans la succession des pères. Il se trouve par-là que, quelque fortune que le père ait faite, ses enfants, toujours moins riches que lui, sont portés à fuir le luxe, et à travailler comme lui. Je ne parle que des républiques commerçantes; car, pour celles qui ne le sont pas, le législateur a bien d'autres règlements à faire.

Il y avoit dans la Grèce deux sortes de républiques: les unes étoient militaires, comme Lacédémone; d'autres étoient commerçantes, comme Athènes. Dans les unes,

---

\* Il y doit borner beaucoup les dots des femmes.

on vouloit que les citoyens fussent oisifs; dans les autres, on cherchoit à donner de l'amour pour le travail. Solon fit un crime de l'oisiveté, et voulut que chaque citoyen rendît compte de la manière dont il gagnoit sa vie. En effet, dans une bonne démocratie, où l'on ne doit dépenser que pour le nécessaire, chacun doit l'avoir; car de qui le recevroit-on?

## CHAPITRE VII.

*Autres moyens de favoriser le principe de la démocratie.*

ON ne peut pas établir un partage égal des terres dans toutes les démocraties. Il y a des circonstances où un tel arrangement seroit impraticable, dangereux, et choqueroit même la constitution. On n'est pas toujours obligé de prendre les voies extrêmes. Si l'on voit, dans une démocratie, que ce partage, qui doit maintenir les mœurs, n'y convienne pas, il faut avoir recours à d'autres moyens.

Si l'on établit un corps fixe qui soit par lui-même la règle des mœurs; un sénat, où l'âge, la vertu, la gravité, les services donnent entrée; les sénateurs, exposés à la vue

du peuple, comme les simulacres des dieux, inspireront des sentiments qui seront portés dans le sein de toutes les familles.

Il faut surtout que ce sénat s'attache aux institutions anciennes, et fasse en sorte que le peuple et les magistrats ne s'en départent jamais.

Il y a beaucoup à gagner, en fait de mœurs, à garder des coutumes anciennes. Comme les peuples corrompus font rarement de grandes choses, qu'ils n'ont guère établi de société, fondé de villes, donné de lois; et qu'au contraire ceux qui avoient des mœurs simples et austères ont fait la plupart des établissements, rappeler les hommes aux maximes anciennes, c'est ordinairement les ramener à la vertu.

De plus, s'il y a eu quelque révolution, et que l'on ait donné à l'état une forme nouvelle, cela n'a guère pu se faire qu'avec des peines et des travaux infinis, et rarement avec l'oisiveté et des mœurs corrompues. Ceux mêmes qui ont fait la révolution ont voulu la faire goûter; et ils n'ont guère pu y réussir que par de bonnes lois. Les institutions anciennes sont donc ordinairement des corrections, et les nouvelles, des abus.

Dans le cours d'un long gouvernement, on va au mal par une pente insensible, et on ne remonte au bien que par un effort.

On a douté si les membres du sénat dont nous parlons doivent être à vie, ou choisis pour un temps. Sans doute, qu'ils doivent être choisis pour la vie, comme cela se pratiquoit à Rome<sup>1</sup>, à Lacédémone<sup>2</sup>, et à Athènes même : car il ne faut pas confondre ce qu'on appeloit le sénat à Athènes, qui étoit un corps qui changeoit tous les trois mois, avec l'aréopage, dont les membres étoient établis pour la vie, comme des modèles perpétuels.

Maxime générale : dans un sénat fait pour être la règle, et, pour ainsi dire, le dépôt des moeurs, les sénateurs doivent être élus pour la vie; dans un sénat fait pour préparer les affaires, les sénateurs peuvent changer.

<sup>1</sup> Les magistrats y étoient annuels, et les sénateurs pour la vie.

<sup>2</sup> Lycurgue, dit Xénophon, de Repub. Lacædemop., voulut «qu'on élût les sénateurs parmi les vieillards, pour «qu'ils ne se négligeassent pas même à la fin de la vie ; «et, en les établissant juges du courage des jeunes gens, «il a rendu la vieillesse de ceux-là plus honorable que «la force de ceux-ci.»

L'esprit, dit Aristote, vieillit comme le corps. Cette réflexion n'est bonne qu'à l'égard d'un magistrat unique, et ne peut être appliquée à une assemblée de sénateurs.

Outre l'aréopage, il y avoit à Athènes des gardiens des mœurs, et des gardiens des lois<sup>1</sup>. A Lacédémone, tous les vieillards étoient censeurs. A Rome, deux magistrats particuliers avoient la censure. Comme le sénat veille sur le peuple, il faut que des censeurs aient les yeux sur le peuple et sur le sénat. Il faut qu'ils rétablissent dans la république tout ce qui a été corrompu, qu'ils notent la tiédeur, jugent les négligences, et corrigent les fautes, comme les lois punissent les crimes.

La loi romaine qui vouloit que l'accusation de l'adultère fût publique étoit admirable pour maintenir la pureté des mœurs; elle intimidoit les femmes; elle intimidoit aussi ceux qui devoient veiller sur elles.

Rien ne maintient plus les mœurs qu'une extrême subordination des jeunes gens envers les vieillards. Les uns et les autres seront contenus, ceux-là par le respect qu'ils

<sup>1</sup> L'aréopage lui-même étoit soumis à la censure.

aurent pour les vieillards, et ceux-ci par le respect qu'ils auront pour eux-mêmes.

Rien ne donne plus de force aux lois que la subordination extrême des citoyens aux magistrats. « La grande différence que « Lycurgue a mise entre Lacédémone et les « autres cités, dit Xénophon<sup>1</sup>, consiste en « ce qu'il a surtout fait que les citoyens obéissent aux lois : ils courent lorsque le « magistrat les appelle. Mais, à Athènes, un « homme riche seroit au désespoir que l'on « crût qu'il dépendît du magistrat. »

L'autorité paternelle est encore très-utile pour maintenir les mœurs. Nous avons déjà dit que dans une république il n'y a pas une force si réprimante que dans les autres gouvernements. Il faut donc que les lois cherchent à y suppléer : elles le font par l'autorité paternelle.

A Rome, les pères avoient droit de vie et de mort sur leurs enfants<sup>2</sup>. A Lacédémone, chaque père avoit droit de corriger l'enfant d'un autre.

<sup>1</sup> République de Lacédémone.

<sup>2</sup> On peut voir dans l'*Histoire romaine* avec quel avantage pour la république on se servit de cette puissance. Je ne parlerai que du temps de la plus grande cor-

La puissance paternelle se perdit à Rome avec la république. Dans les monarchies, où l'on n'a que faire de moeurs si pures, on veut que chacun vive sous la puissance des magistrats.

Les lois de Rome, qui avoient accoutumé les jeunes gens à la dépendance, établirent une longue minorité. Peut-être avons-nous eu tort de prendre cet usage : dans une monarchie qu'il n'a pas besoin de tant de contrainte.

Cette même subordination dans la république y pourroit demander que le père restât pendant sa vie le maître des biens de ses enfants, comme il fut réglé à Rome. Mais cela n'est pas de l'esprit de la monarchie.

## CHAPITRE VIII.

*Comment les lois doivent se rapporter aux principes du gouvernement dans l'aristocratie.*

*Si, dans l'aristocratie, le peuple est vertueux, on y jouira à peu près du bonheur*

ruption. Aulus Fulvius s'étoit mis en chemin pour aller trouver Catilina ; son père le rappela, et le fit mourir (Salluste, *de Bello Catil.*) Plusieurs autres citoyens firent de même. (Dion, Liv. XXXVII.)

du gouvernement populaire , et l'état deviendra puissant. Mais , comme il est rare que là où les fortunes des hommes sont inégales il y ait beaucoup de vertu , il faut que les lois tendent à donner , autant qu'elles peuvent , un esprit de modération , et cherchent à établir cette égalité que la constitution de l'état ôte nécessairement .

L'esprit de modération est ce qu'on appelle la vertu dans l'aristocratie ; il y tient la place de l'esprit d'égalité dans l'état populaire .

Si le faste et la splendeur qui environnent les rois font une partie de leur puissance , la modestie et la simplicité des manières font la force des nobles aristocratiques <sup>1</sup> . Quand ils n'affectent aucune distinction , quand ils se confondent avec le peuple , quand ils sont vêtus comme lui , quand ils lui font partager tous leurs plaisirs , il oublie sa fiabilité .

<sup>1</sup> De nos jours , les Vénitiens , qui , à bien des égards , sont conduits très-sagement , décidèrent , sur une dispute entre un noble vénitien et un gentilhomme de terre-ferme , pour une préséance dans une église , que , hors de Venise , un noble vénitien n'avoit point de prééminence sur un autre citoyen .

Chaque gouvernement a sa nature et son principe. Il ne faut donc pas que l'aristocratie prenne la nature et le principe de la monarchie ; ce qui arriveroit, si les nobles avoient quelques prérogatives personnelles et particulières, distinctes de celles de leur corps : les priviléges doivent être pour le sénat, et le simple respect pour les séparateurs.

Il y a deux sources principales de désordres dans les états aristocratiques : l'inégalité extrême entre ceux qui gouvernent et ceux qui sont gouvernés ; et la même inégalité entre les différents membres du corps qui gouverne. De ces deux inégalités résultent des haines et des jalousies que les lois doivent prévenir ou arrêter.

La première inégalité se trouve principalement lorsque les priviléges des principaux ne sont honorables que parce qu'ils sont honteux au peuple. Telle fut à Rome la loi qui défendoit aux patriciens de s'unir par mariage aux plébéiens<sup>1</sup> ; ce qui n'avoit d'autre effet que de rendre, d'un côté, les

---

<sup>1</sup> Elle fut mise par les décembres dans les deux dernières tables. (Voyez Denis d'Halicarnasse, Liv. X.)

patriciens plus superbes, et, de l'autre, plus odieux. Il faut voir les avantages qu'en tiennent les tribuns dans leur harangues.

Cette inégalité se trouvera encore, si la condition des citoyens est différente par rapport aux subsides; ce qui arrive de quatre manières: lorsque les nobles se donnent le privilége de n'en point payer; lorsqu'ils font des fraudes pour s'en exempter<sup>1</sup>; lorsqu'ils les appellent à eux, sous prétexte de rétributions ou d'appointements pour les emplois qu'ils exercent; enfin quand ils rendent le peuple tributaire, et se partagent les impôts qu'ils lèvent sur lui. Ce dernier cas est rare; une aristocratie, en cas pareil, est le plus dur de tous les gouvernements.

Pendant que Rome inclina vers l'aristocratie, elle évita très-bien ces inconvénients. Les magistrats ne tiroient jamais d'appointements de leur magistrature. Les principaux de la république furent taxés comme les autres; ils le furent même plus, et quelquefois ils le furent seuls. Enfin, bien loin

<sup>1</sup> Comme dans quelques aristocraties de nos jours rien n'affoiblit tant l'état.

de se partager les revenus de l'état, tout ce qu'ils purent tirer du trésor public, tout ce que la fortune leur envoya de richesses, ils le distribuèrent au peuple, pour se faire pardonner leurs hommures<sup>1</sup>.

C'est une maxime fondamentale, qu'autant les distributions faites au peuple ont de pernicieux effets dans la démocratie, autant en ont-elles de bons dans le gouvernement aristocratique. Les premières font perdre l'esprit de citoyen, les autres y ramènent.

Si l'on ne distribue point les revenus au peuple, il faut lui faire voir qu'ils sont bien administrés : les lui montrer, c'est en quelque manière d'en faire jouir. Cette chaîne d'or que l'on tendoit à Venise, les richesses que l'on portoit à Rome dans les triomphes, les trésors que l'on gardoit dans le temple de Saturne, étoient véritablement les richesses du peuple.

Il est surtout essentiel, dans l'aristocratie; que les nobles ne lèvent pas les tributs.

---

<sup>1</sup> Voyez dans Strabon, Liv. XIV, comment les Rhodiens se conduisirent à cet égard.

Le premier ordre de l'état ne s'en mêloit point à Rome; on en changea le second; et cela même eut dans la suite de grands inconvénients. Dans une aristocratie où les nobles lèveroient les tributs, tous les particuliers seroient à la discréption des gens d'affaires; il n'y auroit point de tribunal supérieur qui les corrigeât. Ceux d'entre eux proposés pour ôter les abus aimeroient mieux jouir des abus. Les nobles seroient comme les princes des états despotiques, qui confisquent les biens de qui il leur plaît.

Bientôt les profits qu'on y feroit seroient regardés comme un patrimoine, que l'avare étendroit à sa fantaisie. On feroit tomber les fermes, on réduiroit à rien les revenus publics. C'est par là que quelques états, sans avoir reçu d'échec qu'on puisse remarquer, tombent dans une foiblesse dont les voisins sont surpris, et qui étonne les citoyens même.

Il faut que les lois leur défendent aussi le commerce : des marchands si accrédités fe-roient toutes sortes de monopoles. Le commerce est la profession des gens égaux; et, dans les états despotiques, les plus misérables sont ceux où le prince est marchand.

Les lois de Venise<sup>1</sup> défendent aux nobles le commerce qui pourroit leur donner, même innocemment, des richesses exorbitantes.

- Les lois doivent employer les moyens les plus efficaces pour que les nobles rendent justice au peuple. Si elles n'ont point établi un tribun, il faut qu'elles soient un tribun elles-mêmes.

Toute sorte d'asile contre l'exécution des lois perd l'aristocratie; et la tyrannie en est tout près.

Elles doivent mortifier, dans tous les temps, l'orgueil de la domination. Il faut qu'il y ait, pour un temps ou pour toujours, un magistrat qui fasse trembler les nobles, comme les éphores à Lacédémone, et les inquisiteurs d'état à Venise; magistratures qui ne sont soumises à aucune formalité. Ce gouvernement a besoin de ressorts bien violents. Une bouche de pierre<sup>2</sup> s'ouvre à tout déla-

<sup>1</sup> Amelot de La Houssaye, du Gouvernement de Venise, part. III. La loi Claudia défendoit aux sénateurs d'avoir en mer auoun vaisseau qui tînt plus de quarante muids. (Tite-Live, Liv. XXI.)

<sup>2</sup> Les délateurs y jettent leurs billets.

teur à Venise; vous diriez que c'est celle de la tyrannie.

Ces magistratures tyranniques dans l'aristocratie ont du rapport à la censure de la démocratie, qui, par sa nature, n'est pas moins indépendante. En effet, les censeurs ne doivent point être recherchés sur les choses qu'ils ont faites pendant leur censure; il faut leur donner de la confiance, jamais du découragement. Les Romains étoient admirables; on pouvoit faire rendre à tous les magistrats <sup>1</sup> raison de leur conduite, excepté aux censeurs <sup>2</sup>.

Deux choses sont pernicieuses dans l'aristocratie: la pauvreté extrême des nobles, et leurs richesses exorbitantes. Pour prévenir leur pauvreté, il faut surtout les obliger de bonne heure à payer leurs dettes. Pour modérer leurs richesses, il faut des dispositions sages et insensibles; non pas des confisca-

<sup>1</sup> Voyez Tite-Live, Liv. XLIX. Un censeur ne pouvoit pas même être troublé par un censeur: chacun fairoit sa note sans prendre l'avis de son collègue; et, quand on fit autrement, la censure fut, pour ainsi dire, renversée.

<sup>2</sup> A Athènes, les logistes, qui faisoient rendre compte à tous les magistrats, ne rendoient point compte eux-mêmes.

tions, des lois agraires, des abolitions de dettes, qui font des maux infinis.

Les lois doivent ôter le droit d'aînesse entre les nobles<sup>1</sup>, afin que, par le partage continual des successions, les fortunes se remettent toujours dans l'égalité.

Il ne faut point de substitutions, de retraits lignagers, de majorats, d'adoptions : tous les moyens inventés pour perpétuer la grandeur des familles dans les états monarchiques ne saurraient être d'usage dans l'aristocratie<sup>2</sup>.

Quand les lois ont égalisé les familles, il leur reste à maintenir l'union entre elles. Les différents des nobles doivent être promptement décidés ; sans cela, les contestations entre les personnes deviennent des contentions entre les familles. Des arbitres peuvent terminer les procès, ou les empêcher de naître.

Enfin, il ne faut point que les lois favorisent les distinctions que la vanité met entre

<sup>1</sup> Cela est ainsi établi à Venise. (*Amelot de La Houssaye*, pag. 30 et 31.)

<sup>2</sup> Il semble que l'objet de quelques aristocraties soit moins de maintenir l'état, que ce qu'elles appellent leur noblesse.

les familles, sous prétexte qu'elles sont plus nobles ou plus anciennes; cela doit être mis au rang des petitesses des particuliers.

On n'a qu'à jeter les yeux sur Lacédémone, on verra comment les éphores surent mortifier les foiblesses des rois, celles des grands, et celles du peuple.

### CHAPITRE IX.

*Comment les lois sont relatives à leur principe, dans la monarchie.*

L'HONNEUR étant le principe de ce gouvernement, les lois doivent s'y rapporter.

Il faut qu'elles y travaillent à soutenir cette noblesse, dont l'honneur est, pour ainsi dire, l'enfant et le père.

Il faut qu'elles la rendent héréditaire, non pas pour être le terme entre le pouvoir du prince et la faiblesse du peuple, mais le lien de tous les deux.

Les substitutions, qui conservent les biens dans les familles, seront très-utiles dans ce gouvernement, quoiqu'elles ne conviennent pas dans les autres.

Le retrait lignager rendra aux familles nobles les terres que la prodigalité d'un parent aura aliénées.

Les terres nobles auront des priviléges comme les personnes. On ne peut pas séparer la dignité du monarque de celle du royaume; on ne peut guère séparer non plus la dignité du noble de celle de son fief.

Toutes ces prérogatives seront particulières à la noblesse, et ne passeront point au peuple, si l'on ne veut choquer le principe du gouvernement, si l'on ne veut diminuer la force de la noblesse et celle du peuple.

• Les substitutions gênent le commerce; le retrait lignager fait une infinité de procès nécessaires; et tous les fonds du royaume, vendus, sont au moins, en quelque façon, sans maître pendant un an. Des prérogatives attachées à des fiefs donnent un pouvoir très à charge à ceux qui les souffrent. Ces sont des inconvénients particuliers de la noblesse, qui disparaissent devant l'utilité générale qu'elle procure. Mais, quand on les communique au peuple, on choque inutilement tous les principes.

On peut, dans les monarchies, permettre de laisser la plus grande partie de ses biens à un de ses enfants; cette permission n'est même bonne que là.

Il faut que les lois favorisent tout le commerce<sup>1</sup> que la constitution de ce gouvernement peut donner, afin que les sujets puissent, sans périr, satisfaire aux besoins toujours renaissants du prince et de sa cour.

Il faut qu'elles mettent un certain ordre dans la manière de lever les tributs, afin qu'elle ne soit pas plus pesante que les charges mêmes.

La pesanteur des charges produit d'abord le travail; le travail, l'accablement; l'accablement, l'esprit de paresse.

## CHAPITRE X.

### *De la promptitude de l'exécution dans la monarchie.*

Le gouvernement monarchique a un grand avantage sur le républicain : les affaires étant menées par un seul, il y a plus de promptitude dans l'exécution. Mais, comme cette promptitude pourroit dégénérer en rapidité, les lois y mettront une certaine lenteur. Elles ne doivent pas seulement favori-

<sup>1</sup> Elle ne le permet qu'au peuple. (Voyez la loi troisième, au Code de Comm. et Mercatoribus, qui est pleine de bon sens.)

ser la nature de chaque constitution, mais encore remédier aux abus qui pourroient résulter de cette même nature.

Le cardinal de Richelieu<sup>1</sup> veut que l'on évite, dans les monarchies, les épinettes des compagnies, qui forment des difficultés sur tout. Quand cet homme n'auroit pas eu le despotisme dans le cœur, il l'auroit eu dans la tête.

Les corps qui ont le dépôt des lois n'obéissent jamais mieux que quand ils vont à pas tardifs, et qu'ils apportent dans les affaires du prince cette réflexion qu'on ne peut guère attendre du défaut de lumières de la cour sur les lois de l'état, ni de la précipitation de ses conseils<sup>2</sup>.

Que seroit devenue la plus belle monarchie du monde, si les magistrats, par leurs lenteurs, par leurs plaintes, par leurs prières, n'avoient arrêté le cours des vertus mêmes de ses rois, lorsque ces monarques, ne consultant qu'e leur grande âme, auroient voulu récompenser sans mesure des services

<sup>1</sup> *Testament politique.*

<sup>2</sup> *Barbaris cunctatio servilis; statim ære qui regiuntur.* (*Tacite, Annal. Liv. V.*)

rendus avec un courage et une fidélité aussi sans mesure?

## CHAPITRE XI.

### *De l'excellence du gouvernement monarchique.*

Le gouvernement monarchique a un grand avantage sur le despote. Comme il est de sa nature qu'il y ait sous le prince plusieurs ordres qui tiennent à la constitution, l'état est plus fixe, la constitution plus inébranlable, la personne de ceux qui gouvernent plus assurée.

Cicéron<sup>1</sup> croit que l'établissement des tribuns de Rome fut le salut de la république. « En effet, dit-il, la force du peuple qui n'a point de chef est plus terrible. Un chef sent que l'affaire roule sur lui, il y pense : mais le peuple, dans son impétuosité, ne connoît point le péril où il se jette. » On peut appliquer cette réflexion à un état despote, qui est un peuple sans tribuns, et à une monarchie, où le peuple a, en quelque façon, des tribuns.

En effet, on voit partout que, dans les

---

<sup>1</sup> Liv. III, des Lois.

mouvements du gouvernement despotique, le peuple, mené par lui-même, porte toujours les choses aussi loin qu'elles peuvent aller; tous les désordres qu'il commet sont extrêmes: au lieu que, dans les monarchies, les choses sont très-rarement portées à l'excès. Les chefs craignent pour eux-mêmes; ils ont peur d'être abandonnés; les puissances intermédiaires dépendantes<sup>1</sup> ne veulent pas que le peuple prenne trop le dessus. Il est rare que les ordres de l'état soient entièrement corrompus. Le prince tient à ces ordres; et les séditieux, qui n'ont ni la volonté ni l'espérance de renverser l'état, ne peuvent ni ne veulent renverser le prince.

Dans ces circonstances, les gens qui ont de la sagesse et de l'autorité, s'entremettent; on prend des tempéraments, on s'arrange, on se corrige; les lois reprennent leur vigueur et se font écouter.

Aussi toutes nos histoires sont-elles pleines de guerres civiles sans révoltes; celles des états despotiques sont pleines de révoltes sans guerres civiles.

Ceux qui ont écrit l'histoire des guerres

---

<sup>1</sup> Voyez ci-dessus la première note du Liv. II, Ch. iv.

civiles de quelques états, ceux même qui les ont fomentées prouvent assez combien l'autorité que les princes laissent à de certains ordres pour leur service leur doit être peu suspecte; puisque, dans l'égarement même, ils ne soupiroient qu'après les lois et leur devoir, et retardoient la fougue et l'im-pétuosité des factieux plus qu'ils ne pouvoient la servir <sup>1</sup>.

Le cardinal de Richelieu, pensant peut-être qu'il avoit trop avili les ordres de l'état, a recours, pour le soutenir, aux vertus du prince et de ses ministres <sup>2</sup>; et il exige d'eux tant de choses, qu'en vérité il n'y a qu'un ange qui puisse avoir tant d'attention, tant de lumières, tant de fermeté, tant de connaissances; et on peut à peine se flatter que, d'ici à la dissolution des monarchies, il puisse y avoir un prince et des ministres pareils.

Comme les peuples qui vivent sous une bonne police sont plus heureux que ceux qui, sans règle et sans chefs, errent dans les forêts, aussi les monarques qui vivent sous

<sup>1</sup> Mémoires du Cardinal de Retz, et autres histoires.

<sup>2</sup> Testament Politique.

les lois fondamentales de leur état sont-ils plus heureux que les princes despotiques, qui n'ont rien qui puisse régler le cœur de leurs peuples, ni le leur.

## CHAPITRE XII.

*Continuation du même sujet.*

Qu'on n'aille point chercher de la magnanimité dans les états despotiques : le prince n'y donneroit point une grandeur qu'il n'a pas lui-même ; chez lui il n'y a pas de gloire.

C'est dans les monarchies que l'on verra autour du prince les sujets recevoir ses rayons ; c'est là que chacun, tenant, pour ainsi dire, un plus grand espace, peut exercer ces vertus qui donnent à l'âme, non pas de l'indépendance, mais de la grandeur.

## CHAPITRE XIII.

*Idée du despotisme.*

QUAND les sauvages de la Louisiane veulent avoir du fruit, ils coupent l'arbre au pied, et cueillent le fruit <sup>1</sup>. Voilà le gouvernement despotique.

## CHAPITRE XIV.

*Comment les lois sont relatives au principe du gouvernement despotique.*

Le gouvernement despotique a pour principe la crainte : mais à des peuples timides, ignorants, abattus, il ne faut pas beaucoup de lois.

Tout y doit rouler sur deux ou trois idées ; il n'en faut donc pas de nouvelles. Quand vous instruisez une bête, vous vous donnez bien de garde de lui faire changer de maître, de leçon et d'allure ; vous frappez son cerveau par deux ou trois mouvements, et pas davantage.

Lorsque le prince est enfermé, il ne peut sortir du séjour de la volupté sans désoleter tous ceux qui l'y retiennent. Ils ne peuvent souffrir que sa personne et son pouvoir passent en d'autres mains. Il fait donc rarement la guerre en personne, et il n'ose guère la faire par ses lieutenants.

Un prince pareil, accoutumé dans son palais à ne trouver aucune résistance, s'indigne de celle qu'on lui fait les armes à la main : il est donc ordinairement conduit par la colère ou par la vengeance. D'ailleurs il

ne peut avoir d'idée de la vraie gloire. Les guerres doivent donc s'y faire dans toute leur fureur naturelle, et le droit des gens y avoir moins d'étendue qu'ailleurs.

- Un tel prince a tant de défauts, qu'il faudroit craindre d'exposer au grand jour sa stupidité naturelle. Il est caché, et l'on ignore l'état où il se trouve. Par bonheur, les hommes sont tels dans ce pays, qu'ils n'ont besoin que d'un nom qui les gouverne.

Charles XII, étant à Bender, trouvant quelque résistance dans le sénat de Suède, écrivit qu'il leur enverroit une de ses bottes pour commander. Cette botte auroit commandé comme un roi despotique.

Si le prince est prisonnier, il est censé être mort, et un autre monte sur le trône. Les traités que fait le prisonnier sont nuls; son successeur ne les ratifieroit pas. En effet, comme il est les lois, l'état et le prince, et que sitôt qu'il n'est plus le prince, il n'est rien, s'il n'étoit pas censé mort, l'état seroit détruit.

Une des choses qui détermina le plus les Turcs à faire leur paix séparée avec Pierre I<sup>er</sup>, t que les Moscovites dirent au visir qu'en

Suède on avoit mis un autre roi sur le trône<sup>1</sup>.

La conservation de l'état n'est que la conservation du prince, ou plutôt du palais où il est enfermé. Tout ce qui ne menace pas directement ce palais, ou la ville capitale, ne fait point d'impression sur des esprits ignorants, orgueilleux et prévenus : et, quant à l'enchaînement des événements, ils ne peuvent le suivre, le prévoir, y penser même. La politique, ses ressorts et ses lois y doivent être très-bornées; et le gouvernement politique y est aussi simple que le gouvernement civil<sup>2</sup>.

Tout se réduit à concilier le gouvernement politique et civil avec le gouvernement domestique, les officiers de l'état avec ceux du sérail.

Un pareil état sera dans la meilleure situation, lorsqu'il pourra se regarder comme seul dans le monde, qu'il sera environné de déserts, et séparé des peuples qu'il appellera barbares. Ne pouvant compter sur la milice,

<sup>1</sup> Suite de Pufendorff, *Histoire universelle, au traité de la Suède*, Chap. X.

<sup>2</sup> Selon M. Chardin, il n'y a point de conseil d'état en Perse.

il sera bon qu'il détruise une partie de lui-même.

Comme le principe du gouvernement despotique est la crainte, le but en est la tranquillité : mais ce n'est point une paix, c'est le silence de ces villes que l'ennemi est près d'occuper.

La force n'étant pas dans l'état, mais dans l'armée qui l'a fondé, il faudroit, pour défendre l'état, conserver cette armée : mais elle est formidable au prince. Comment donc concilier la sûreté de l'état avec la sûreté de la personne ?

Voyez, je vous prie, avec quelle industrie le gouvernement moscovite cherche à sortir du despotisme, qui lui est plus pesant qu'aux peuples même. On a cassé les grands corps de troupes ; on a diminué les peines des crimes ; on a établi des tribunaux ; on a commencé à connoître les lois ; on a instruit les peuples : mais il y a des causes particulières qui le ramèneront peut-être au malheur qu'il vouloit fuir.

Dans ces états, la religion a plus d'influence que dans aucun autre ; elle est une crainte ajoutée à la crainte. Dans les empires mahométans, c'est de la religion que les

peuples tirent en partie le respect étonnant qu'ils ont pour leur prince.

C'est la religion qui corrige un peu la constitution turque. Les sujets, qui ne sont pas attachés à la gloire et à la grandeur de l'état par honneur, le sont par la force et par le principe de la religion.

De tous les gouvernements despotiques, il n'y en a point qui s'accable plus lui-même que celui où le prince se déclare propriétaire de tous les fonds de terre, et l'héritier de tous ses sujets : il en résulte toujours l'abandon de la culture des terres ; et, si d'ailleurs le prince est marchand, toute espèce d'industrie est ruinée.

Dans ces états, on ne répare, on n'améliore rien<sup>1</sup>. On ne bâtit de maisons qu'à pour la vie, on ne fait point de fossés, on ne plante point d'arbres ; on tire tout de la terre, on ne lui rend rien ; tout est en friche, tout est désert.

Pensez-vous que les lois qui ôtent la propriété des fonds de terre et la succession des biens diminueront l'avarice et la cupidité des grands ? Non : elles irriteront cette

---

<sup>1</sup> Voyez Ricaù, *Etat de l'Empire ottoman*, p. 196.

cupidité; cette avarice. On sera porté à faire mille vexations, parce qu'on ne croira avoir en propre que l'or ou l'argent quel'on pourra voler ou cacher.

Pour que tout ne soit pas perdu, il est bon que l'avidité du prince soit modérée par quelque coutume. Ainsi, en Turquie, le prince se contente ordinairement de prendre trois pour cent sur les successions des gens du peuple. Mais, comme le grand-seigneur donne la plupart des terres à sa milice, et en dispose à sa fantaisie; comme il se saisit de toutes les successions des officiers de l'empire; comme, lorsqu'un homme meurt sans enfants mâles, le grand-seigneur a la propriété, et que les filles n'ont que l'usufruit, il arrive que la plupart des biens de l'état sont possédés d'une manière précaire.

Par la loi de Bantam<sup>2</sup>, le roi prend la succession, même la femme, les enfants et

<sup>1</sup> Voyez, sur les successions des Turcs, *Lacédémone ancienne et moderne*. Voyez aussi Ricaut, *de l'Empire ottoman*.

<sup>2</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la compagnie des Indes, tome I. La loi de Pégy est moins cruelle : si l'on a des enfants, le roi ne succède qu'aux deux tiers. (*Ibid. tome III, page 1.*)

la maison. On est obligé, pour éluder la plus cruelle disposition de cette loi, de marier les enfants à huit, neuf ou dix ans, et quelquefois plus jeunes, afin qu'ils ne se trouvent pas faire une malheureuse partie de la succession du père.

Dans les états où il n'y a point de lois fondamentales, la succession à l'empire ne sauroit être fixe. La couronne y est élective par le prince, dans sa famille, ou hors de sa famille. En vain seroit-il établi que l'aîné succéderoit; le prince en pourroit toujours choisir un autre. Le successeur est déclaré par le prince lui-même, ou par ses ministres, ou par une guerre civile. Ainsi, cet état a une raison de dissolution de plus qu'une monarchie.

Chaque prince de la famille royale ayant une égale capacité pour être élu, il arrive que celui qui monte sur le trône fait d'abord étrangler ses frères; comme en Turquie; ou les fait aveugler, comme en Perse; ou les rend fous, comme chez le Mogol; ou, si l'on prend point ces précautions, comme à Maroc, chaque vacance de trône est suivie d'une affreuse guerre civile.

Par les constitutions de Moscovie<sup>1</sup>, le tsar peut choisir qui il veut pour son successeur, soit dans sa famille, soit hors de sa famille. Un tel établissement de succession cause mille révoltes, et rend le trône aussi chancelant que la succession est arbitraire. L'ordre de succession étant une des choses qu'il importe le plus au peuple de savoir, le meilleur est celui qui frappe le plus les yeux, comme la naissance est un certain ordre de naissance. Une telle disposition arrête les brigues, étouffe l'ambition; on ne captive plus l'esprit d'un prince faible, et l'on ne fait point parler les mutinants.

Lorsque la succession est établie par une loi fondamentale, un seul prince est le successeur, et ses frères n'ont aucun droit réel ou apparent de lui disputer la couronne. On ne peut présumer ni faire valoir une volonté particulière du père. Il n'est donc pas plus question d'arrêter ou de faire mourir le frère du roi que quelque autre sujet que ce soit.

Mais, dans les états despotiques, où les

---

<sup>1</sup> Voyez les différentes constitutions, surtout celle  
de 1722.

frères du prince sont également ses esclaves et ses rivaux, la prudence veut que l'on s'assure de leurs personnes, surtout dans les pays mahométans, où la religion regarde la victoire ou le succès comme un jugement de Dieu; de sorte que personne n'y est souverain de droit, mais seulement de fait.

L'ambition est bien plus irritée dans des états où des princes du sang voient que, s'ils ne montent pas sur le trône, ils seront enfermés ou mis à mort, que parmi nous, où les princes du sang jouissent d'une condition qui, si elle n'est pas si satisfaisante pour l'ambition, l'est peut-être plus pour les désirs modérés.

Les princes des états despotiques ont toujours abusé du mariage. Ils prennent ordinairement plusieurs femmes, surtout dans la partie du monde où le despotisme est, pour ainsi dire, naturalisé, qui est l'Asie. Ils en ont tant d'enfants, qu'ils ne peuvent guère avoir d'affection pour eux, ni ceux-ci pour leurs frères.

La famille régnante ressemble à l'état : elle est trop foible, et son chef est trop fort; elle paroît étendue, et elle se réduit à rien.

Artaxercès<sup>1</sup> fit mourir tous ses enfants pour avoir conjuré contre lui. Il n'est pas vraisemblable que cinquante enfants conspirent contre leur père, et encore moins qu'ils conspirent parce qu'il n'a pas voulu céder sa concubine à son fils aîné. Il est plus simple de croire qu'il y a là quelque intrigue de ces sérafs d'Orient; de ces lieux où l'artifice, la méchanceté, la ruse, règnent dans le silence, et se couvrent d'une épaisse nuit, où un vieux prince, devenu tous les jours plus imbécile, est le premier prisonnier du palais.

Après tout ce que nous venons de dire, il semblerait que la nature humaine se soulèverait sans cesse contre le gouvernement despotique : mais, malgré l'amour des hommes pour la liberté, malgré leur haine contre la violence, la plupart des peuples y sont soumis. Cela est aisément à comprendre. Pour former un gouvernement modéré, il faut combiner les puissances, les régler, les tempérer, les faire agir; donner, pour ainsi dire, un lest à l'une pour la mettre en état de ré-

sister à une autre : c'est un chef-d'œuvre de législation, que le hasard fait rarement, et que rarement on laisse faire à la prudence. Un gouvernement despotique, au contraire, saute, pour ainsi dire, aux yeux; il est uniforme partout : comme il ne faut que des passions pour l'établir, tout le monde est bon pour cela.

## CHAPITRE XV.

### *Continuation du même sujet.*

DANS les climats chands, où règne ordinairement le despotisme, les passions se font plus tôt sentir, et elles sont aussi plus tôt amorties<sup>1</sup>; l'esprit y est plus avancé; les périls de la dissipation des biens y sont moins grands; il y a moins de facilité de se distinguer, moins de commerce entre les jeunes gens renfermés dans la maison; on s'y mène de meilleure heure: on y peut donc être majeur plus tôt que dans nos climats d'Europe. En Turquie, la majorité commence à quinze ans<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Voyez le *Livre des Lois*, dans le rapport qu'elles ont avec la nature du climat.

<sup>2</sup> La Guilletière, *Lacédémone ancienne et nouvelle*, page 463.

La cession des biens n'y peut avoir lieu. Dans un gouvernement où personne n'a de fortune assurée, on prête plus à la personne qu'au bien.

Elle entre naturellement dans les gouvernements modérés<sup>1</sup>, et surtout dans les républiques, à cause de la plus grande confiance que l'on doit avoir dans la probité des citoyens, et de la douceur que doit inspirer une forme de gouvernement que chacun semble s'être donnée lui-même.

Si, dans la république romaine, les législateurs avoient établi la cession des biens<sup>2</sup>, on ne seroit pas tombé dans tant de séditions et de discordes civiles, et on n'auroit point essuyé les dangers des maux, ni les périls des remèdes.

La pauvreté et l'incertitude des fortunes dans les états despotiques y naturalisent l'usure, chacun augmentant le prix de son argent à proportion du péril qu'il y a à le prê-

<sup>1</sup> Il en est de même des atermoiements dans les banqueroutes de bonne foi.

<sup>2</sup> Elle ne fut établie que par la loi Julia, *de Cessione bonorum*. On évoit la prison, et la cession des biens n'est pas ignominieuse. (C. d. Liv. II. Tit. XII.)

ter. La misère vient donc de toutes parts dans ces pays malheureux ; tout y est cédé, jusqu'à la ressource des emprunts.

Il arrive de là qu'un marchand n'y sauroit faire un grand commerce ; il vit au jour la jouméc : s'il se chargeoit de beaucoup de marchandises, il perdroit plus par les intérêts qu'il donneroit pour les payer qu'il ne gagneroit sur les marchandises. Aussi les lois sur le commerce n'y ont-elles guère lieu ; elles se réduisent à la simple police.

Le gouvernement ne sauroit être injuste sans avoir des mains qui exercent ses injustices : or il est impossible que ces mains ne s'emploient pour elles-mêmes. Le péculat est donc naturel dans les états despotiques.

Ce crime y étant le crime ordinaire, les confiscations y sont utiles. Par là on console le peuple ; l'argent qu'on en tire est un tribut considérable que le prince lèveroit difficilement sur des sujets abimés : il n'y a même, dans ce pays, aucune famille qu'on veuille conserver.

Dans les états modérés, c'est tout autre chose. Les confiscations rendroient la propriété des biens incertaine ; elles dépouilleroient des enfants innocents ; elles détrui-

roient une famille, lorsqu'il ne s'agiroit que de punir un coupable. Dans les républiques, elles feroient le mal d'ôter l'égalité qui en fait l'âme, en privant un citoyen de son nécessaire physique<sup>1</sup>.

Une loi romaine veut<sup>2</sup> qu'on ne confisque que dans le cas de crime de lèse-majesté au premier chef. Il seroit souvent très-sage de suivre l'esprit de cette loi, et de borner les confiscations à de certains crimes. Dans les pays où une coutume locale a disposé des *propres*, Bodin dit très-bien qu'il ne faudroit confisquer que les *acquêts*.

## CHAPITRE XVI.

### *De la communication du pouvoir.*

DANS le gouvernement despotique, le pouvoir passe tout entier dans les mains de celui à qui on le confie. Le visir est le despote lui-même, et chaque officier particulier est le visir. Dans le gouvernement monarchique, le pouvoir s'applique moins immédiâ-

<sup>1</sup> Il me semble qu'on aimoit trop les confiscations dans la république d'Athènes.

<sup>2</sup> *Authentica bona damnatorum. (Cod. de Bon. proscript. seu damn.)*

<sup>3</sup> *Liv. V, Chap. III.*

tément ; le monarque , en le donnant , le tempère <sup>1</sup>. Il fait une telle distribution de son autorité , qu'il n'en donne jamais une partie qu'il n'en retienne une plus grande.

Ainsi , dans les états monarchiques , les gouverneurs particuliers des villes ne relèvent pas tellement du gouverneur de la province , qu'ils ne relèvent du prince encore davantage ; et les officiers particuliers des corps militaires ne dépendent pas tellement du général , qu'ils ne dépendent du prince encore plus.

Dans la plupart des états monarchiques , on a sagement établi que ceux qui ont un commandement un peu étendu ne soient attachés à aucun corps de milice ; de sorte que , n'ayant de commandement que par une volonté particulière du prince , pouvant être employés et ne l'être pas , ils sont en quelque façon dans le service , et en quelque façon dehors.

Ceci est incompatible avec le gouvernement despotique : car , si ceux qui n'ont pas

<sup>1</sup> Ut esse Phœbi dulcius lumen solet.  
Jamjam cudentis. . . .

un emploi actuel avoient néanmoins des prérogatives et des titres , il y auroit dans l'état des hommes grauds par eux-mêmes ; ce qui choqueroit la nature de ce gouvernement.

Que, si le gouverneur d'une ville étoit indépendant du bacha , il faudroit tous les jours des tempéraments pour les accomoder ; chose absurde dans un gouvernement despotique. Et , de plus , le gouverneur particulier pouvant ne pas obéir , comment l'autre pourroit-il répondre de la province sur sa tête ?

Dans ce gouvernement , l'autorité ne peut être balancée ; celle du moindre magistrat ne l'est pas plus que celle du despote. Dans les pays modérés , la loi est partout sage , elle est partout connue , et les plus petits magistrats peuvent la suivre. Mais dans le despotisme , où la loi n'est que la volonté du prince , quand le prince seroit sage , comment un magistrat pourroit-il suivre une volonté qu'il ne connoît pas ? Il faut qu'il suive la sienne .

Il y a plus : c'est que , la loi n'étant que ce que le prince veut , et le prince ne pou-

vant vouloir que ce qu'il connaît, il faut bien qu'il y ait une infinité de gens qui veuillent pour lui et comme lui.

Enfin, la loi étant la volonté momentanée du prince, il est nécessaire que ceux qui veulent pour lui veuillent subitement comme lui.

## CHAPITRE XVII.

### *Des présents.*

C'EST UN usage dans les pays despotiques que l'on n'aborde qui que ce soit au-dessus de soi sans lui faire un présent, pas même les rois. L'empereur du Mogol<sup>1</sup> ne reçoit point les requêtes de ses sujets qu'il n'en ait reçu quelque chose. Ces princes vont jusqu'à corrompre leurs propres grâces.

Cela doit être ainsi dans un gouvernement où personne n'est citoyen, dans un gouvernement où l'on est plein de l'idée que le supérieur ne doit rien à l'inférieur; dans un gouvernement où les hommes ne se croient liés que par les châtiments que les uns exercent sur les autres; dans un gouvernement

---

<sup>1</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la Compagnie des Indes, tome I, page 80.

où il y a peu d'affaires, et où il est rare que l'on ait besoin de se présenter devant un grand, de lui faire des demandes, et encore moins des plaintes.

Dans une république, les présents sont une chose odieuse, parce que la vertu n'en a pas besoin. Dans une monarchie, l'honneur est un motif plus fort que les présents : mais dans l'état despotique, où il n'y a ni honneur ni vertu, on ne peut être déterminé à agir que par l'espérance des commodités de la vie.

C'est dans les idées de la république que Platon<sup>1</sup> vouloit que ceux qui reçoivent des présents pour faire leur devoir fussent punis de mort. *Il n'en faut prendre, disoit-il, ni pour les choses bonnes, ni pour les mauvaises.*

C'étoit une mauvaise loi que cette loi romaine<sup>2</sup> qui permettoit aux magistrats de prendre de petits présents<sup>3</sup>, pourvu qu'ils ne passassent pas cent écus dans toute l'année. Ceux à qui on ne donne rien ne désirent

<sup>1</sup> Liv. XII, *des Lois.*

<sup>2</sup> Leg. VI, § II, *Dig. ad leg. Jul. repet. Munuscula.*

rien; ceux à qui on donne un peu désirent bientôt un peu plus, et ensuite beaucoup. D'ailleurs, il est plus aisé de convaincre celui qui, ne devant rien prendre, prend quelque chose, que celui qui prend plus lorsqu'il devoit prendre moins, et qui trouve toujours pour cela des prétextes, des excuses, des causes et des raisons plausibles.

## CHAPITRE XVIII.

*Des récompenses que le souverain donne.*

DANS les gouvernements despotiques, où, comme nous avons dit, on n'est déterminé à agir que par l'espérance des commodités de la vie, le prince qui récompense n'a que de l'argent à donner. Dans une monarchie, où l'honneur règne seul, le prince ne récompenseroit que par des distinctions, si les distinctions que l'honneur établit n'étoient jointes à un luxe qui donne nécessairement des besoins : le prince y récompense donc par des honneurs qui mènent à la fortune. Mais dans une république, où la vertu règne, motif qui se suffit à lui-même, et qui exclut tous les autres, l'état ne récompense que par des témoignages de cette vertu.

C'est une règle générale, que les grandes

récompenses, dans une monarchie et dans une république, sont un signe de leur décadence, parce qu'elles prouvent que leurs principes sont corrompus; que, d'un côté, l'idée de l'honneur n'y a plus tant de force; que, de l'autre, la qualité de citoyen s'est affaiblie.

Les plus mauvais empereurs romains ont été ceux qui ont le plus donné; par exemple, Caligula, Claude, Néron, Othon, Vitellius, Commode, Héliogabale et Caracalla. Les meilleurs, comme Auguste, Vespasien, Antonin Pie, Marc-Aurèle, et Pertinax, ont été économies. Sous les bons empereurs, l'état reprovoit ses principes; le trésor de l'honneur suppléoit aux autres trésors.

## CHAPITRE XIX.

*Nouvelles conséquences des principes des trois gouvernements.*

JE ne puis me résoudre à finir ce Livre sans faire encore quelques applications de mes trois principes.

PREMIÈRE QUESTION. Les lois doivent-elles forcer un citoyen à accepter les emplois publics? Je dis qu'elles le doivent dans le gouvernement républicain, et non pas dans le

monarchique. Dans le premier, les magistratures sont des témoignages de vertu, des dépôts que la patrie confie à un citoyen, qui ne doit vivre, agir et penser que pour elle : il ne peut donc pas les refuser<sup>1</sup>. Dans le second, les magistratures sont des témoignages d'honneur : or telle est la bizarrerie de l'honneur, qu'il se plaît à n'en accepter aucun que quand il veut, et de la manière qu'il veut.

Le feu roi de Sardaigne<sup>2</sup> punissoit ceux qui refusoient les dignités et les emplois de son état. Il suivoit, sans le savoir, des idées républicaines. Sa manière de gouverner d'ailleurs prouve assez que ce n'étoit pas là son intention.

**SECONDE QUESTION.** Est-ce une bonne maxime, qu'un citoyen puisse être obligé d'accepter dans l'armée une place inférieure à celle qu'il a occupée? On voyoit souvent, chez les Romains, le capitaine servir, l'an-

<sup>1</sup> Platon, dans sa *République*, Liv. VIII, met ces refus au nombre des marques de la corruption de la république. Dans ses *Lois*, Liv. VI, il veut qu'on les punisse par une amende. A Venise, on les punit par l'exil.

<sup>2</sup> Victor Amédée.

née d'après, sous son lieutenant<sup>8</sup> : c'est que, dans les républiques, la vertu demande qu'on fasse à l'état un sacrifice continual de soi-même et de ses répugnances ; mais, dans les monarchies, l'honneur, vrai ou faux, ne peut souffrir ce qu'il appelle se dégrader.

Dans les gouvernements despotiques, où l'on abuse également de l'honneur, des postes et des rangs, on fait indifféremment d'un prince un goujat, et d'un goujat un prince.

TROISIÈME QUESTION. Mettrá-t-on sur une même tête les emplois civils et militaires ? Il faut les unir dans la république, et les séparer dans la monarchie. Dans les républiques, il seroit bien dangereux de faire de la profession des armes un état particulier distingué de celui qui a les fonctions civiles ; et, dans les monarchies, il n'y auroit pas moins de péril à donner les deux fonctions à la même personne.

On ne prend les armes dans la république qu'en qualité de défenseur des lois et de

<sup>8</sup> Quelques centurions ayant appelé au peuple pour demander l'emploi qu'ils avoient eu : « Il est juste, mes compagnons, dit un centurion, que vous regardiez ne honorables tous les postes où vous défendrez la lique. » (Tite-Live, Liv. XLII.)

la patrie ; c'est parce que l'on est citoyen qu'on se fait, pour un temps, soldat. S'il y avoit deux états distingués, on feroit sentir à celui qui, sous les armes, se croit citoyen, qu'il n'est que soldat.

Dans les monarchies, les gens de guerre n'ont pour objet que la gloire, ou du moins l'honneur ou la fortune. On doit bien se garder de donner les emplois civils à des hommes pareils : il faut, au contraire, qu'ils soient contenus par les magistrats civils, et que les mêmes gens n'aient pas en même temps la confiance du peuple, et la force pour en abuser<sup>1</sup>.

Voyez, dans une nation où la république se cache sous la forme de la monarchie, combien l'on craint un état particulier de gens de guerre, et comment le guerrier reste toujours citoyen, ou même magistrat, afin que ces qualités soient un gage pour la patrie, et qu'on ne l'oublie jamais.

Cette division de magistratures en civiles

<sup>1</sup> *Ne imperium ad optimos nobilium transferretur, sentatum militid vetuit Gallienus; etiam adire exercitum.* (Aurelius Victor, *de Viris illustribus.*)

et militaires, faite par les Romains après la perte de la république, ne fut pas une chose arbitraire; elle fut une suite du changement de la constitution de Rome : elle étoit de la nature du gouvernement monarchique ; et ce qui ne fut que commencé sous Auguste<sup>1</sup>, les empereurs suivants<sup>2</sup> furent obligés de l'achever, pour tempérer le gouvernement militaire.

Ainsi Procope, concurrent de Valens à l'empire, n'y entendoit rien, lorsque, donnant à Hormisdas, prince du sang royal de Perse, la dignité de proconsul<sup>3</sup>, il rendit à cette magistrature le commandement des armées qu'elle avoit autrefois, à moins qu'il n'eût des raisons particulières. Un homme qui aspire à la souveraineté cherche moins ce qui est utile à l'état que ce qui l'est à sa cause.

**QUATRIÈME QUESTION.** Convient-il que les charges soient véniales? Elles ne doivent pas

<sup>1</sup> Auguste ôta aux sénateurs, proconsuls et gouverneurs, le droit de porter les armes. (*Dion, Liv. XXIII.*)

<sup>2</sup> Constantin. (*Voyez Zozime, Liv. II.*)

<sup>3</sup> Ammian Marcellin, *Lib. XXVI, Mores veterum, et civilia, et bella rectro.*

être dans les états despotiques, où il faut que les sujets soient placés ou déplacés dans un instant par le prince.

Cette vénalité est bonne dans les états monarchiques, parce qu'elle fait faire, comme un métier de famille, ce qu'on ne voudroit pas entreprendre pour la vertu; qu'elle destine chacun à son devoir, et rend les ordres de l'état plus permanens. Suidas<sup>1</sup> dit très-bien qu'Anastase avoit fait de l'empire une espèce d'aristocratie, en vendant toutes les magistratures.

Platon<sup>2</sup> ne peut souffrir cette vénalité. « C'est, dit-il, comme si, dans un navire, on faisoit quelqu'un pilote ou matelot pour son argent. Seroit-il possible que la règle fût mauvaise dans quelque autre emploi que ce fût de la vie, et bonné seulement pour conduire une république? » Mais Platon parle d'une république fondée sur la vertu; et nous parlons d'une monarchie. Or, dans une monarchie, où, quand les charges ne se vendroient pas par un règlement pu-

<sup>1</sup> Fragments tirés des ambassades de Constantin Porphyrogénète.

<sup>2</sup> République, Liv. VIII.

blic , l'indigence et l'avidité des courtisans les vendroient tout de même , le hasard donnera de meilleurs sujets que le choix du prince. Enfin , la manière de s'avancer par les richesses inspire et entretient l'industrie <sup>1</sup> , chose dont cette espèce de gouvernement a grand besoin.

CINQUIÈME QUESTION. Dans quel gouvernement faut-il des censeurs ? Il en faut dans une république , où le principe du gouvernement est la vertu. Ce ne sont pas seulement les crimes qui détruisent la vertu , mais encore les négligences , les fautes , une certaine tiédeur dans l'amour de la patrie , des exemples dangereux , des semences de corruption ; ce qui ne choque point les lois , mais les élude ; ce qui ne les détruit pas , mais les affoiblit. Tcut cela doit être corrigé par les censeurs.

On est étonné de la punition de cet aréopagite qui avoit tué un moineau qui , poursuivi par un épervier , s'étoit réfugié dans son sein. On est surpris que l'aréopage ait fait mourir un enfant qui avoit crevé les yeux à son oiseau. Qu'on fasse attention qu'il ne

---

<sup>1</sup> Parease de l'Espagne ; on y donne tous les emplois.

S'agit point là d'une condamnation pour crime, mais d'un jugement de mœurs dans une république fondée sur les mœurs.

Dans les monarchies, il ne faut point de censeurs : elles sont fondées sur l'honnêteté ; et la nature de l'honneur est d'avoir pour censeur tout l'univers. Tout homme qui y manque est soumis aux reproches de ceux mêmes qui n'en ont point.

Là, les censeurs seroient gâtés par ceux mêmes qu'ils devroient corriger. Ils ne seroient pas bons contre la corruption d'une monarchie; mais la corruption d'une monarchie seroit trop forte contre eux.

On sent bien qu'il ne faut point de censeurs dans les gouvernements despotiques. L'exemple de la Chine semble déroger à cette règle : mais nous verrons, dans la suite de cet ouvrage, les raisons singulières de cet établissement.

## LIVRE VI.

CONSÉQUENCES DES PRINCIPES DES DIVERS  
GOUVERNEMENTS PAR RAPPORT A LA SIM-  
PLICITÉ DES LOIS CIVILES ET CRIMINELLES,  
LA FORME DES JUGEMENTS, ET L'ÉTABLIS-  
SEMENT DES PEINES,

### CHAPITRE PREMIER.

*De la simplicité des lois civiles dans les divers gouvernements.*

LE gouvernement monarchique ne comporte pas des lois aussi simples que le despotique. Il y faut des tribunaux. Ces tribunaux donnent des décisions ; elles doivent être apprises pour que l'on y juge aujourd'hui comme l'on y jugea hier, et que la propriété et la vie des citoyens y soient assurées et fixes comme la constitution même de l'état.

Dans une monarchie, l'administration d'une justice qui ne décide pas seulement de la vie et des biens, mais aussi de l'honneur, demande des recherches scrupuleuses. La délicatesse du jugement augmente à mesure

qu'il a un plus grand dépôt, et qu'il prononce sur de plus grands intérêts.

Il ne faut donc pas être étonné de trouver dans les lois de ces états tant de règles, de restrictions, d'extensions, qui multiplient les cas particuliers, et semblent faire un art de la raison même.

La différence de rang, d'origine, de condition, qui est établie dans le gouvernement monarchique, entraîne souvent des distinctions dans la nature des biens; et des lois relatives à la constitution de cet état peuvent augmenter le nombre de ces distinctions. Ainsi, parmi nous les biens sont propres, acquêts ou conquêts; dotaux, paraphéraux; paternels et maternels; meubles de plusieurs espèces; libres, substitués: du lignage, ou non; nobles, en franc-aleu, ou roturiers; rentes foncières, ou constituées à prix d'argent. Chaque sorte de bien est soumise à des règles particulières; il faut les suivre pour en disposer; ce qui ôte encore de la simplicité.

Dans nos gouvernements, les fiefs sont devenus héréditaires. Il a fallu que la noblesse eût une certaine consistance, afin que le propriétaire du fief fût en état de servir

le prince. Cela a dû produire bien des variétés : par exemple, il y a des pays où l'on n'a pu partager les fiefs entre les frères; dans d'autres, les cadets ont pu avoir leur substance avec plus d'étendue.

Le monarque, qui connoît chacune de ses provinces, peut établir diverses lois ou souffrir différentes coutumes. Mais le despote ne connoît rien et ne peut avoir d'attention sur rien ; il lui faut une allure générale, il gouverne par une volonté rigide, qui est partout la même ; tout s'aplanit sous ses pieds.

A mesure que les jugements des tribunaux se multiplient dans les monarchies, la jurisprudence se charge de décisions qui quelquefois se contredisent; ou parce que les juges qui se succèdent pensent différemment; ou parce que les mêmes affaires sont tantôt bien, tantôt mal défendues; ou enfin par une infinité d'abus qui se glissent dans tout ce qui passe par la main des hommes. C'est un mal nécessaire, que le législateur corrige de temps en temps, comme contraire même à l'esprit des gouvernements modérés; car, quand on est obligé de recourir aux tribunaux, il faut que cela vienne de la nature

de la constitution, et non pas des contradictions et de l'incertitude des lois.

Dans les gouvernements où il y a nécessairement des distinctions dans les personnes, il faut qu'il y ait des priviléges. Cela diminue encore la simplicité, et fait mille exceptions.

Un des priviléges le moins à charge à la société, et surtout à celui qui le donne, c'est de plaider devant un tribunal plutôt que devant un autre. Voilà de nouvelles affaires, c'est-à-dire, celles où il s'agit de savoir devant quel tribunal il faut plaider.

Les peuples des états despotiques sont dans un cas bien différent. Je ne sais sur quoi, dans ces pays, le législateur pourroit statuer, ou le magistrat juger. Il suit de ce que les terres appartiennent au prince, qu'il n'y a presque point de lois civiles sur la propriété des terres. Il suit du droit que le souverain a de succéder, qu'il n'y en a pas non plus sur les successions. Le négoce exclusif qu'il fait dans quelques pays rend inutiles toutes sortes de lois sur le commerce. Les mariages que l'on y contracte avec des filles esclaves font qu'il n'y a guère de lois civiles sur les dots et sur les avantages des femmes.

Il résulte encore de cette prodigieuse multitude d'esclaves, qu'il n'y a presque point de gens qui aient une volonté propre, et qui, par conséquent, doivent répondre de leur conduite devant un juge. La plupart des actions morales, qui ne sont que les volontés du père, du mari, du maître, se règlent par eux, et non par les magistrats.

J'oubliois de dire que, ce que nous appelons l'honneur étant à peine connu dans ces états, toutes les affaires qui regardent cet honneur, qui est un si grand chapitre parmi nous, n'y ont point de lieu. Le despotisme se suffit à lui-même; tout est vide autour de lui. Aussi, lorsque les voyageurs nous décrivent les pays où il règne, rarement nous parlent-ils de lois civiles<sup>1</sup>.

Toutes les occasions de dispute et de procès y sont donc ôtées. C'est ce qui fait en

<sup>1</sup> Au Masulipatan, on n'a pu découvrir qu'il y eût de loi écrite. (Voyez le Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la Compagnie des Indes, tome IV, part. I, page 391.) Les Indiens ne se règlent dans les jugemens que sur de certaines coutumes. Le Vedam et autres livres pareils ne contiennent point de lois civiles, ni des préceptes religieux. (Voyez Lettres édifiantes, autorisée Recueil.)

partie qu'on y maltraite si fort les plaigneurs; l'injustice de leur demande paroît à découvert, n'étant pas cachée, palliée, ou protégée par une infinité de lois.

## CHAPITRE II.

### *De la simplicité des lois criminelles dans les divers gouvernements.*

ON entend dire sans cesse qu'il faudroit que la justice fût rendue partout comme en Turquie. Il n'y aura donc que les plus ignorants de tous les peuples qui auront vu clair dans la chose du monde qu'il importe le plus aux hommes de savoir.

Si vous examinez les formalités de la justice par rapport à la peine qu'a un citoyen à se faire rendre son bien; ou à obtenir satisfaction de quelque outrage, vous en trouverez sans doute trop: si vous les regardez dans le rapport qu'elles ont avec la liberté et la sûreté des citoyens, vous en trouverez souvent trop peu; et vous verrez que les peines, les dépenses, les longueurs, les dangers même de la justice, sont le prix que chaque citoyen donne pour sa liberté.

En Turquie, où l'on fait très-peu d'attention à la fortune, à la vie, à l'honneur des

bitrairement, sans qu'il y eût des lois pour les diriger. A Rome, les premiers consuls jugèrent comme les éphores : on en sentit les inconvenients, et l'on fit des lois précises.

Dans les états despotiques, il n'y a point de lois : le juge est lui-même sa règle. Dans les états monarchiques, il y a une loi ; et là où elle est précise, le juge la suit ; là où elle ne l'est pas, il en cherche l'esprit. Dans le gouvernement républicain, il est de la nature de la constitution que les juges suivent la lettre de la loi. Il n'y a point de citoyen contre qui on puisse interpréter une loi, quand'il s'agit de ses biens, de son honneur, ou de sa vie.

A Rome, les juges prononçoient seulement que l'accusé étoit coupable d'un certain crime, et la peine se trouvoit dans la loi, comme on le voit dans diverses lois qui furent faites. De même, en Angleterre, les jurés décident si l'accusé est coupable, ou non, du fait qui a été porté devant eux ; et, s'il est déclaré coupable, le juge prononce la peine que la loi inflige pour ce fait : et, pour cela, il ne lui faut que des yeux.

## CHAPITRE IV.

*De la manière de former les jugements.*

De là suivent les différentes manières de former les jugements. Dans les monarchies, les juges prennent la manière des arbitres ; ils délibèrent ensemble, ils se communiquent leurs pensées, ils se concilient ; on modifie son avis, pour le rendre conforme à celui d'un autre ; les avis les moins nombreux sont rappelés aux deux plus grands. Cela n'est point de la nature de la république. A Rome, et dans les villes grecques, les juges ne se communiquoient point : chacun donnoit son avis d'une de ces trois manières, *J'absous*, *Je condamne*, *Il ne me paroît pas*<sup>1</sup> : c'est que le peuple jugeoit, ou étoit censé juger. Mais le peuple n'est pas juris-consulte ; toutes ces modifications et tempéraments des arbitres ne sont pas pour lui ; il faut lui présenter un seul objet, un fait, et un seul fait, et qu'il n'ait qu'à voir s'il doit condamner, absoudre, ou remettre le jugement.

Les Romains, à l'exemple des Grecs, in-

---

<sup>1</sup> Non liquet.

trodisirent des formules d'actions<sup>1</sup>, et établirent la nécessité de diriger chaque affaire par l'action qui lui étoit propre. Cela étoit nécessaire dans leur manière de juger : il falloit fixer l'état de la question, pour que le peuple l'eût toujours devant les yeux. Autrement, dans le cours d'une grande affaire, cet état de la question changeroit continuellement, et on ne le reconnoîtroit plus.

De là il suivoit que les juges, chez les Romains, n'accordoient que la demande précise, sans rien augmenter, diminuer, ni modifier. Mais les préteurs imaginèrent d'autres formules d'actions qu'on appela *de bonne foi*<sup>2</sup>, où la manière de prononcer étoit plus dans la disposition du juge. Ceci étoit plus conforme à l'esprit de la monarchie. Aussi les jurisconsultes français disent-ils : *En France<sup>3</sup>, toutes les actions sont de bonne foi.*

<sup>1</sup> *Quas actiones né populas, prout vellet, institueret, certas solenninesque esse voluerunt.* (Leg. 2, § 6, Digest. de Orig. jur.)

<sup>2</sup> Dans lesquelles on mettoit ces mots : *ex bonâ fide.*

<sup>3</sup> On y condamne aux dépens celui-là même à qui on demandé plus qu'il ne doit, s'il n'a offert et consigné ce qu'il doit.

## CHAPITRE V.

*Dans quels gouvernements le souverain peut être juge.*

MACHIAVEL<sup>1</sup> attribue la perte de la liberté de Florence à ce que le peuple ne jugeoit pas en corps, comme à Rome, des crimes de lèse-majesté commis contre lui. Il y avoit pour cela huit juges établis. Mais, dit Machiavel, *peu sont corrompus par peu.* J'adopterois bien la maxime de ~~ce~~ grand homme; mais comme, dans ces cas, l'intérêt politique force, pour ainsi dire, l'intérêt civil (car c'est toujours un inconvénient, que le peuple juge lui-même ses offenses), il faut, pour y remédier, que les lois pourvoient, autant qu'il est en elles, à la sûreté des particuliers.

Dans cette idée, les législateurs de Rome firent deux choses : ils permirent aux accusés de s'exiler<sup>2</sup> avant le jugement<sup>3</sup>, et ils

<sup>1</sup> Discours sur la première Décade de Tite-Live, Liv. I, Chap. VII.

<sup>2</sup> Cela est bien expliqué dans l'oraison de Cicéron pro Cascind, à la fin.

<sup>3</sup> C'étoit une loi d'Athènes, comme il paroît par Demosthène. Socrate refusa de s'en servir.

voulurent que les biens des condamnés fussent consacrés, pour que le peuple n'en eût pas la confiscation. On verra, dans le Livre XI, les autres limitations que l'on mit à la puissance que le peuple avoit de juger.

Solon sut bien prévenir l'abus que le peuple pourroit faire de sa puissance dans le jugement des crimes : il voulut que l'aréopage revît l'affaire ; que, s'il croyoit l'accusé injustement absous<sup>1</sup>, il l'accusât de nouveau devant le peuple ; que, s'il le croyoit injustement condamné<sup>2</sup>, il arrêtât l'exécution, et lui fit rejuger l'affaire : teli admirable, qui soumettoit le peuple à la censure de la magistrature qu'il respectoit le plus, et à la sienne même !

Il sera bon de mettre quelque lenteur dans des affaires pareilles, surtout du moment que l'accusé sera prisonnier ; afin que le peuple puisse se calmer, et juger de sang-froid.

Dans les états despotiques, le prince peut

<sup>1</sup> Démosthène, sur la Couronne, page 494, édit. de Francfort, de l'an 1604.

<sup>2</sup> Voyez Philostrate, Vie des Sophistes ; Liv. I ; Vie d'Eschine.

juger lui-même. Il ne le peut dans les monarchies : la constitution seroit détruite ; les pouvoirs intermédiaires dépendants, anéantis ; on verroit cesser toutes les formalités des jugements ; la crainte s'empareroit de tous les esprits ; on verroit la pâleur sur tous les visages ; plus de confiance, plus d'honneur, plus d'amour, plus de sûreté, plus de monarchie.

Voici d'autres réflexions. Dans les états monarchiques, le prince est la partie qui poursuit les accusés, et les fait punir ou absoudre : s'il jugeoit lui-même, il seroit le juge et la partie.

Dans ces mêmes états, le prince a souvent les confiscations : s'il jugeoit les crimes, il seroit le juge et la partie.

De plus, il perdroit le plus bel attribut de sa souveraineté, qui est celui de faire grâce<sup>1</sup> : il seroit insensé qu'il fit et défît ses jugements : il ne voudroit pas être en contradiction avec lui-même.

Quatre que cela coafondroit toutes les

<sup>1</sup> Platon ne pense pas que les rois, qui sont, dit-il, prêtres, puissent assister au jugement où l'on condamne à la mort, à l'exil, à la prison.

idées, on ne sauroit si un homme seroit abso-  
sous, ou s'il recevroit sa grâce.

Lorsque Louis XIII voulut être juge dans le procès du duc de la Valette<sup>1</sup>, et qu'il appela, pour cela, dans son cabinet quelques officiers du parlement et quelques conseillers d'état; le roi les ayant forcés d'opiner sur le décret de prise de corps, le président de Bellièvre dit : « Qu'il voyoit, dans « cette affaire une chose étrange, un prince « opiner au procès d'un de ses sujets; que « les rois ne s'étoient réservé que les grâces, « et qu'ils renvoyoient les condamnations « vers leurs officiers. Et votre majesté von- « droit bien voir sur la sellette un homme « devant elle, qui, par son jugement, iroit « dans une heure à la mort ! Que la face du « prince, qui porte les grâces, ne peut sou- « tenir cela; que sa vue seule levoit les in- « terdits des églises; qu'on ne devoit sortir « que content de devant le prince. » Lors-  
qu'on jugea le fond, le même président dit dans son avis : « Cela est un jugement sans

<sup>1</sup> Voyez la Relation du procès fait à M. le duc de La Valette. Elle est imprimée dans les Mémoires de Monsieur, tome II, page 62.

« exemple, voire contre tous les exemples  
 « du passé jusqu'à huy, qu'un roi de France  
 « ait condamné, en qualité de juge, par son  
 « avis un gentilhomme à mort ». »

Les jugements rendus par le prince serroient une source intarissable d'injustices et d'abus : les courtisans extorqueroient, par leur importunité, ses jugements. Quelques empereurs romains eurent la fureur de juger; nuls règnes n'étonnèrent plus l'univers par leurs injustices.

« Claude, dit Tacite<sup>2</sup>, ayant attiré à lui  
 « le jugement des affaires et les fonctions des  
 « magistrats, donna occasion à toutes sortes  
 « de rapines. » Aussi Néron parvenant à  
 l'empire après Claude, voulant se concilier  
 les esprits, déclara-t-il : « Qu'il se garderoit  
 « bien d'être le juge de toutes les affaires,  
 « pour que les accusateurs et les accusés,  
 « dans les murs d'un palais, ne fussent pas  
 « exposés à l'inique pouvoir de quelques af-  
 « franchis<sup>3</sup>. »

<sup>1</sup> Cela fut changé dans la suite. Voyez la même Relation.

<sup>2</sup> *Annales*, Liv. XI.

<sup>3</sup> Tacite, *Annales*, Liv. XIII.

« Sous le règne d'Arcadius, dit Zozime <sup>1</sup>,  
 « la nation des calomniateurs se répandit,  
 « enroua la cour, et l'infecta. Lorsqu'un  
 « homme étoit mort, on supposoit qu'il n'a-  
 « voit point laissé d'enfants <sup>2</sup>; on donnoit  
 « ses biens par un rescrit : car, comme le  
 « prince étoit étrangement stupide, et l'im-  
 « pératrice entreprenante à l'excès, elle ser-  
 « voit l'insatiable avarice de ses domestiques  
 « et de ses confidentes; de sorte que, pour  
 « les gens modérés, il n'y avoit rien de plus  
 « désirable que la mort. »

« Il y avoit autrefois, dit Procope <sup>3</sup>, fort  
 « peu de gens à la cour : mais, sous Justi-  
 « nien, comme les juges n'avoient plus la  
 « liberté de rendre justice, leurs tribunaux  
 « étoient déserts, tandis que le palais du  
 « prince retentissoit des clamours des par-  
 « ties qui y sollicitoient leurs affaires. » Tout  
 le monde sait comment on y vendoit les ju-  
 gements, et même les lois.

Les lois sont les yeux du prince; il voit  
 par elles ce qu'il ne pourroit pas voir sans

<sup>1</sup> *Histoire*, Liv. V.

<sup>2</sup> Même désordre sous Théodore-le-Jeune.

<sup>3</sup> *Histoire secrète*.

elles. Veut-il faire la fonction des tribunaux; il travaille non pas pour lui, mais pour ses séducteurs contre lui.

## CHAPITRE VI.

*Que, dans les monarchies, les ministres ne doivent pas juger.*

C'EST encore un grand inconvenient dans la monarchie, que les ministres du prince jugent eux-mêmes les affaires contentieuses. Nous voyons encore aujourd'hui des états où il y a des juges sans nombre pour décider les affaires fiscales, et où les ministres, qui le croiroit? veulent encore les juger. Les réflexions viennent en foule: je ne ferai que celle-ci.

Il y a, par la nature des choses, une espèce de contradiction entre le conseil du monarque et ses tribunaux. Le conseil des rois doit être composé de peu de personnes; et les tribunaux de judicature en demandent beaucoup. La raison en est que, dans le premier, on doit prendre les affaires avec une certaine passion, et les suivre de même; ce qu'on ne peut guère espérer que de quatre ou cinq hommes qui en font leur affaire. Il faut, au contraire, des tribunaux de judica-

ture de sang-froid, et à qui toutes les affaires soient, en quelque façon, indifférentes.

## CHAPITRE VII.

### *Du magistrat unique.*

Un tel magistrat ne peut avoir lieu que dans le gouvernement despotique. On voit, dans l'histoire romaine, à quel point un juge unique peut abuser de son pouvoir. Comment Appius, sur son tribunal, n'auroit-il pas méprisé les lois, puisqu'il viola même celle qu'il avoit faite<sup>1</sup>? Tite-Live nous apprend l'inique distinction du décemvir. Il avoit aposté un homme qui réclamoit, devant lui, Virginie comme son esclave; les parents de Virginie lui demandèrent qu'en vertu de sa loi, on la leur remît jusqu'au jugement définitif. Il déclara que sa loi n'avoit été faite qu'en faveur du père, et que, Virginius étant absent, elle ne pouvoit avoir d'application<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Voyez la loi II, § 24, ff. de Orig. jur.

<sup>2</sup> Quod pater puel'æ abesset, locum injurias esse retus.  
Tite-Live, Décade I, Liv. III.

## CHAPITRE VIII.

*Des accusations, dans les divers gouvernements.*

A Rome<sup>1</sup>, il étoit permis à un citoyen d'en accuser un autre. Cela étoit établi selon l'esprit de la république, où chaque citoyen doit avoir, pour le bien public, un zèle sans bornes, où chaque citoyen est censé tenir tous les droits de la patrie dans ses mains. On suivit, sous les empereurs, les maximes de la république; et d'abord on vit paroître un genre d'hommes funestes, une troupe de délateurs. Quiconque avoit bien des vices et bien des talents, une âme bien basse et un esprit ambitieux, cherchoit un criminel dont la condamnation pût plaire au prince: c'étoit la voie pour aller aux honneurs et à la fortune<sup>2</sup>, chose que nous ne voyons point parmi nous.

Nous avons aujourd'hui une loi admirable; c'est celle qui veut que le prince, établi pour faire exécuter les lois, prépose un

<sup>1</sup> Et dans bien d'autres cités.

<sup>2</sup> Voyez, dans Tacite, les récompenses accordées à ces délateurs.

officier dans chaque tribunal pour poursuivre en son nom tous les crimes : de sorte que la fonction des délateurs est inconnue parmi nous. Et, si ce vengeur public étoit soupçonné d'abuser de son ministère, on l'obligeroit de nommer son dénonciateur.

Dans les lois de Platon<sup>1</sup>, ceux qui négligent d'avertir les magistrats, ou de leur donner du secours, doivent être punis. Cela ne conviendroit point aujourd'hui. La partie publique veille pour les citoyens; elle agit, et ils sont tranquilles.

## CHAPITRE IX.

*De la sévérité des peines dans les divers gouvernements.*

La sévérité des peines convient mieux au gouvernement despotique, dont le principe est la terreur, qu'à la monarchie et à la république, qui ont pour ressort l'honneur et la vertu.

Dans les états modérés, l'amour de la patrie, la honte et la crainte du blâme, sont des motifs réprimants, qui peuvent arrêter bien des crimes. La plus grande peine

d'une mauvaise action sera d'en être vaincu. Les lois civiles y corrigeron donc plus aisément, et n'auront pas besoin de tant de force.

Dans ces états, un bon législateur s'attachera moins à punir les crimes qu'à les prévenir ; il s'appliquera plus à donner des mœurs qu'à infliger des supplices.

C'est une remarque perpétuelle des auteurs chinois<sup>1</sup>, que plus dans leur empire on voyoit augmenter les supplices, plus la révolution étoit prochaine : c'est qu'on augmentoit les supplices à mesure qu'on manquoit de mœurs.

Il seroit aisé de prouver que, dans tous ou presque tous les états d'Europe, les peines ont diminué ou augmenté à mesure qu'on s'est plus approché ou plus éloigné de la liberté.

Dans les pays despotes, on est si malheureux, que l'on y craint plus la mort qu'on ne regrette la vie : les supplices y doivent donc être plus rigoureux. Dans les états me-

<sup>1</sup> Je ferai voir dans la suite que la Chine, à cet égard, est dans le cas d'une république, ou d'une monarchie.

dérés, on craint plus de perdre la vie qu'on ne redoute la mort en elle-même : les supplices qui ôtent simplement la vie y sont donc suffisants.

Les hommes extrêmement heureux, et les hommes extrêmement malheureux, sont également portés à la dureté, témoin les moines et les conquérants. Il n'y a que la médiocrité et le mélange de la bonne et de la mauvaise fortune qui donnent de la douceur et de la pitié.

Ce que l'on voit dans les hommes en particulier se trouve dans les diverses nations. Chez les peuples sauvages qui mènent une vie très-dure, et chez les peuples des gouvernements despotiques où il n'y a qu'un homme exorbitamment favorisé de la fortune, tandis que tout le reste en est outragé, on est également cruel. La douceur règne dans les gouvernements modérés.

Lorsque nous lisons, dans les histoires, les exemples de la justice atroce des sultans, nous sentons, avec une espèce de douleur, les maux de la nature humaine.

Dans les gouvernements modérés, tout, pour un bon législateur, peut servir à for-

mer des peines. N'est-il pas bien extraordinaire qu'à Sparte une des principales fût de ne pouvoir prêter sa femme à un autre, ni recevoir celle d'un autre, de n'être jamais dans sa maison qu'avec des vierges ? En un mot, tout ce que la loi appelle une peine est effectivement une peine.

## CHAPITRE X.

### *Des anciennes lois françaises.*

C'est bien dans les anciennes lois françaises que l'on trouve l'esprit de la monarchie. Dans le cas où il s'agit de peines pécuniaires, les non nobles sont moins punis que les nobles<sup>1</sup>. C'est tout le contraire dans les crimes<sup>2</sup> : le noble perd l'honneur et réponde en cour : pendant que le vilain, qui n'a point d'honneur, est puni en son corps.

<sup>1</sup> « Si, comme pour briser un arrêt, les non nobles doivent une amende de quarante sous, et les nobles de soixante livres. » (*Somme rurale*, Liv. II, page 198, éd. goth. de l'an 1512; et Beaumanoir, Chap. LXI, page 309.)

<sup>2</sup> Voyez le *Conseil de Pierre Desfontaines*, Ch. XIII, surtout l'article 23.

## CHAPITRE XI.

*Que, lorsqu'un peuple est vertueux, il faut peu de peines.*

Le peuple romain avoit de la probité. Cette probité eut tant de force, que souvent le législateur n'eut besoin que de lui montrer le bien pour le lui faire suivre : il sembloit qu'au lieu d'ordonnances, il suffisoit de lui donner des conseils.

Les peines des lois royales et celles des lois des Douze-Tables furent presque toutes ôtées dans la république, soit par une suite de la loi *Valérienne*<sup>1</sup>, soit par une conséquence de la loi *Porcie*<sup>2</sup>. On ne remarqua pas que la république en fût plus mal réglée, et il n'en résulta aucune lésion de police.

Cette loi Valérienne, qui défendoit aux

<sup>1</sup> Elle fut faite par Valerius Publicola, bientôt après l'expulsion des rois ; elle fut renouvelée deux fois, toujours par des magistrats de la même famille, comme le dit Tite-Live, Liv. X. Il n'éroit pas question de lui donner plus de force, mais d'en perfectionner les dispositions *Diligentius sanctum*, dit Tite-Live, *ibid.*

<sup>2</sup> *Lex Porcia pro tergo c'vium lata.* Elle fut faite en 454 de la fondation de Rome.

magistrats toute voie de fait contre un citoyen qui avoit appellé au peuple, n'inflio-  
geoit à celui qui y contreviendroit que la  
peine d'être réputé méchant <sup>1</sup>.

## CHAPITRE XII.

### *De la puissance des peines.*

L'EXPÉRIENCE a fait remarquer que , dans les pays où les peines sont douces, l'es-  
prit du citoyen en est frappé, comme il l'est  
ailleurs par les grandes.

Quelque inconvenient se fait-il sentir dans un état, un gouvernement violent veut sou-  
dain le corriger; et , au lieu de songer à faire exécuter les anciennes lois , on établit une peine cruelle qui arrête le mal sur-le-champ.  
Mais on use le ressort du gouvernement : l'imagination se fait à cette grande peine , comme elles s'étoit faite à la moindre; et comme on diminue la crainte pour celle-ci , l'on est bientôt forcé d'établir l'autre dans tous les cas. Les vols sur les grands chemins étoient communs dans quelques états ; on voulut les arrêter : on inventa le supplice de la

---

<sup>1</sup> *Nihil ultra quām improbè factum adjecit.* (Tite-  
Lív.c.)

roue, qui les suspendit pendant quelque temps. Depuis ce temps on a volé, comme auparavant, sur les grands chemins.

De nos jours, la désertion fut très-fréquente : on établit la peine de mort contre les déserteurs, et la désertion n'est pas diminuée. La raison en est bien naturelle : un soldat, accoutumé tous les jours à exposer sa vie, en méprise, ou se flatte d'en mépriser le danger. Il est tous les jours accoutumé à craindre la honte : il falloit donc laisser une peine <sup>1</sup> qui faisoit porter une flétrissure pendant la vie. On a prétendu augmenter la peine, et on l'a réellement diminuée.

Il ne faut point mener les hommes par les voies extrêmes : on doit être ménager des moyens que la nature nous donne pour les conduire. Qu'on examine la cause de tous les relâchements, on verra qu'elle vient de l'impunité des crimes, et non pas de la modération des peines.

Suivons la nature, qui a donné aux hommes la honte comme leur fléau, et que la plus grande partie de la peine soit l'infamie de la souffrir.

<sup>1</sup> On fendoit le nez, on coupoit les oreilles.

Que, s'il se trouve des pays où la honte ne soit pas une suite du supplice, cela vient de la tyrannie qui a infligé les mêmes peines aux scélérats et aux gens de bien.

Et, si vous en voyez d'autres où les hommes ne sont retenus que par des supplices cruels, comptez encore que cela vient, en grande partie, de la violence du gouvernement, qui a employé ces supplices pour des fautes légères.

Souvent un législateur qui veut corriger un mal<sup>1</sup>, ne songe qu'à cette correction; ses yeux sont ouverts sur cet objet, et fermés sur les inconvenients. Lorsque le mal est une fois corrigé, on ne voit plus que la dureté du législateur: mais il reste un vice dans l'état, que cette dureté a produit; les esprits sont corrompus, ils se sont accoutumés au despotisme.

Lysandre<sup>1</sup> ayant remporté la victoire sur les Athéniens, on jugea les prisonniers; on accusa les Athéniens d'avoir précipité tous les captifs de deux galères, et résolu, en pleine assemblée, de couper le poing aux prisonniers qu'ils feroient. Ils furent tous

---

<sup>1</sup> Xénophon, *Histoire*, Liv. II

égorgés, excepté Adymante, qui s'étoit opposé à ce décret. Lysandre reprocha à Philoclès, avant de le faire mourir, qu'il avoit dépravé les esprits et fait des leçons de cruauté à toute la Grèce.

« Les Argiens, dit Plutarque<sup>1</sup>, ayant fait mourir quinze cents de leurs citoyens, les Athéniens firent apporter les sacrifices d'expiation, afin qu'il plût aux dieux de détourner du cœur des Athéniens une si cruelle pensée. »

Il y a deux genres de corruption : l'un, lorsque le peuple n'observe point les lois ; l'autre, lorsqu'il est corrompu par les lois : mal incurable, parce qu'il est dans le remède même.

### CHAPITRE XIII.

#### *Impuissance des lois japonaises.*

LES peines outrées peuvent corrompre le despotisme même. Jetons les yeux sur le Japon.

On y punit de mort presque tous les crimes<sup>2</sup>, parce que la désobéissance à un si

<sup>1</sup> Oeuvres morales, de ceux qui manient les affaires d'état.

<sup>2</sup> Voyez Koempfer.

grand empereur que celui du Japon est un crime énorme. Il n'est pas question de corriger le coupable, mais de venger le prince. Ces idées sont tirées de la sérénité, et viennent surtout de ce que, l'empereur étant propriétaire de tous les biens, presque tous les crimes se font directement contre ses intérêts.

On punit de mort les mensonges qui se font devant les magistrats<sup>1</sup>; chose contraire à la défense naturelle.

Ce qui n'a point l'apparence d'un crime est là sévèrement puni; par exemple, un homme qui hasarde de l'argent au jeu est puni de mort.

Il est vrai que le caractère étonnant de ce peuple opiniâtre, capricieux, déterminé, bizarre, et qui brave tous les périls et tous les malheurs, semble, à la première vue, absoudre ses législateurs de l'atrocité de leurs lois. Mais des gens qui naturellement méprisent la mort, et qui s'ouvrent le ventre pour la moindre fantaisie, sont-ils corrigés ou arrêtés par la vue continue des supplices? et ne s'y familiarisent-ils pas?

<sup>1</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la Compagnie des Indes, tome III, part. II, page 428.

Les relations nous disent, au sujet de l'éducation des Japonais, qu'il faut traiter les enfants avec douceur, parce qu'ils s'obstinent contre les peines; que les esclaves ne doivent point être trop rudement traités, parce qu'ils se mettent d'abord en défense. Par l'esprit qui doit régner dans le gouvernement domestique, n'auroit-on pas pu juger de celui qu'on devoit porter dans le gouvernement politique et civil?

Un législateur sage auroit cherché à ramener les esprits par un juste tempérament des peines et des récompenses; par des maximes de philosophie, de morale et de religion, adaptées à ces caractères; par la juste application des règles de l'honneur; par le supplice de la honte; par la jouissance d'un bonheur constant et d'une douce tranquillité: et, s'il auroit craint que les esprits, accoutumés à n'être arrêtés que par une peine cruelle, ne pussent plus l'être par une plus douce, il auroit agi<sup>\*</sup> d'une manière sourde et insensible; il auroit, dans les cas particuliers les plus graciab[les], modéré

\* Remarquez bien ceci comme une maxime de pratique, dans ces cas où les esprits ont été gâtés par des peines trop rigoureuses.

la peine du crime, jusqu'à ce qu'il eût pu parvenir à la modifier dans tous les cas.

Mais le despotisme ne connaît point ces ressorts ; il ne mène pas par ces voies. Il peut abuser de lui ; mais c'est tout ce qu'il peut faire. Au Japon, il a fait un effort ; il est devenu plus cruel que lui-même.

Des âmes partout effarouchées et rendues plus atroces n'ont pu être conduites que par une atrocité plus grande.

Voilà l'origine, voilà l'esprit des lois du Japon ; mais elles ont eu plus de fureur que de force. Elles ont réussi à détruire le christianisme : mais des efforts si inouïs sont une preuve de leur impuissance. Elles ont voulu établir une bonne police, et leur faiblesse a paru encore mieux.

Il faut lire la relation de l'entrevue de l'empereur et du deyro à Meaco<sup>1</sup>. Le nombre de ceux qui y furent étouffés, ou tués par des garde-morts, fut incroyable ; on éleva les jeunes filles et les garçons ; on les retrouvoit tous les jours exposés dans des lieux publics, à des heures indues, tous nus,

<sup>1</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la Compagnie des Indes, tome V, page 2.

cousus dans des sacs de toile, afin qu'ils ne connussent pas les lieux par où ils avoient passé; on vola tout ce qu'on voulut; on fendoit le ventre à des chevaux pour faire tomber ceux qui les montoient; on renversa des voitures pour dépouiller les dames. Les Hollandais, à qui l'on dit qu'ils ne pouvoient passer la nuit sur des échafauds sans être assassinés, en descendirent, etc.

Je passerai vite sur un autre trait. L'empereur, adonné à des plaisirs infâmes, n'e se marrioit point : il courroit risque de mourir sans successeur. Le deyro lui envoya deux filles très-belles : il en épousa une par respect, mais il n'eut aucun commerce avec elle. Sa nourrice fit chercher les plus belles femmes de l'empire ; tout étoit inutile. La fille d'un armurier étonna son goût<sup>1</sup> ; il se détermina, il en eut un fils. Les dames de la cour, indignées de ce qu'il leur avoit préféré une personne d'une si basse naissance, étouffèrent l'enfant. Ce crime fut caché à l'empereur : il auroit versé un torrent de sang. L'atrocité des lois en empêche donc

<sup>1</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement  
Compagnie des Indes, tome V, page 2.

l'exécution : lorsque la peine est sans mesure, on est souvent obligé de lui préférer l'impunité.

## CHAPITRE XIV.

### *De l'esprit du sénat de Rome.*

Sous le consulat d'Acilius Glabrio et de Pison, on fit la loi Acilia<sup>1</sup> pour arrêter les brigues. Dion dit<sup>2</sup> que le sénat engagea les consuls à la proposer, parce que le tribun C. Cornelius avoit résolu de faire établir des peines terribles contre ce crime; à quoi le peuple étoit fort porté. Le sénat pensoit que des peines immodérées jettéroient bien la terreur dans les esprits; mais qu'elles auroient cet effet, qu'on ne trouveroit plus personne pour accuser, ni pour condamner : au lieu qu'en proposant des peines modiques, on auroit des juges et des accusateurs.

<sup>1</sup> Les coupables étoient condamnés à une amende; ils ne pouvoient plus être admis dans l'ordre des sénateurs et nommés à aucune magistrature. (*Dion, Liv. XXXVI.*)

<sup>2</sup> *Ibid.*

## CHAPITRE XV.

*Des lois des Romains à l'égard des peines.*

Je me trouve fort dans mes maximes lorsque j'ai pour moi les Romains; et je crois que les peines tiennent à la nature du gouvernement, lorsque je vois ce grand peuple changer, à cet égard, de lois civiles, à mesure qu'il changeoit de lois politiques.

Les lois royales, faites pour un peuple composé de fugitifs, d'esclaves et de brigands, furent très-sévères. L'esprit de la république auroit demandé que les décembres n'eussent pas mis ces lois dans leurs Douze-Tables : mais des gens qui aspiroient à la tyrannie n'avoient garde de suivre l'esprit de la république.

Tite-Live<sup>1</sup> dit, sur le supplice de Metius Suffetius, dictateur d'Albe, qui fut condamné par Tullus Hostilius à être tiré par deux chariots, que ce fut le premier et le dernier supplice où l'on témoigna avoir perdu la mémoire de l'humanité. Il se trompe : la loi des Douze-Tables est pleine de dispositions très-cruelles<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Liv. I.

<sup>2</sup> On y trouve le supplice du feu, des peines presque toujours capitales, le vol puni de mort, etc.

Celle qui découvre le mieux le dessein des décémvirs est la peine capitale prononcée contre les auteurs des libelles et les poëtes. Cela n'est guère du génie de la république, où le peuple aime à voir les grands humiliés. Mais des gens qui vouloient renverser la liberté craignoient des écrits qui pouvoient rappeler l'esprit de la liberté<sup>1</sup>.

Après l'expulsion des décémvirs, presque toutes les lois qui avoient fixé les peines furent ôtées. On ne les abrogea pas expressément : mais la loi Porcia ayant défendu de mettre à mort un citoyen romain, elles n'eurent plus d'application.

Voilà le temps auquel on peut rappeler ce que Tite-Live<sup>2</sup> dit des Romains, que jamais peuple n'a plus aimé la modération des peines.

Que, si l'on ajoute à la douceur des peines ledroit qu'avoit un accusé de se retirer avant le jugement, on verra bien que les Romains

<sup>1</sup> Sylla, animé du même esprit que les décémvirs, segments comme eux les peines contre les écrivains satiriques.

<sup>2</sup> Liv. I.

avoient suivi cet esprit que j'ai dit être naturel à la république.

Sylla, qui confondit la tyrannie, l'anarchie et la liberté, fit les lois Cornéliennes. Il sembla ne faire des règlements que pour établir des crimes. Ainsi, qualifiant une infinité d'actions du nom de meurtre, il trouva partout des meurtriers; et, par une pratique qui ne fut que trop suivie, il tendit des pièges, sema des épines, ouvrit des abîmes sur le chemin de tous les citoyens.

Presque toutes les lois de Sylla ne portoient que l'interdiction de l'eau et du feu. César y ajouta la confiscation des biens<sup>1</sup>, parce que les riches, gardant dans l'exil leur patrimoine, étoient plus hardis à commettre des crimes..

Les empereurs, ayant établi un gouvernement militaire, sentirent bientôt qu'il n'étoit pas moins terrible contre eux que contre les sujets; ils cherchèrent à le tempérer: ils crurent avoir besoin des dignités, et du respect qu'on avoit pour elles.

<sup>1</sup> *Pænas facinorum auxit, cùm locupletes eō facilitate se obligarent, quod integris patrimonii exula-*  
*(Suetone, in Julio Cæsare.)*

On s'approcha un peu de la monarchie; et l'on divisa les peines en trois classes<sup>1</sup>: celles qui regardoient les premières personnes de l'état<sup>2</sup>, et qui étoient assez douces; celles qu'on infligeoit aux personnes d'un rang<sup>3</sup> inférieur, et qui étoient plus sévères; enfin, celles qui ne concernnoient que les conditions basses<sup>4</sup>, et qui furent les plus rigoureuses.

Le féroce et insensé Maximin irrita, pour ainsi dire, le gouvernement militaire, qu'il auroit fallu adoucir. Le sénat apprenoit, dit Capitolin<sup>5</sup>, que les uns avoient été mis en croix, les autres exposés aux bêtes, ou enfermés dans des peaux de bêtes récemment tuées, sans aucun égard pour les dignités. Il sembloit vouloir exercer la discipline militaire, sur le modèle de laquelle il prétendoit régler les affaires civiles.

On trouvera, dans les *Considérations*.

<sup>1</sup> Voyez la loi III, § *Legis, ad legem Cornel. de si-  
cariis*, et un très-grand nombre d'autres au Digeste et  
au Code.

<sup>2</sup> *Sublimiores.*

<sup>3</sup> *Medios.*

<sup>4</sup> *Insimos. Leg. III, § Legis, ad leg. Cornel. de sicariis.*

<sup>5</sup> *Jul. Cap. Maximini duo.*

*sur la grandeur des Romains et leur décadence*<sup>1</sup>, comment Constantin changea le despotisme militaire en un despotisme militaire et civil, et s'approcha de la monarchie. On y peut suivre les diverses révolutions de cet état, et voir comment on y passa de la rigueur à l'indolence, et de l'indolence à l'impunité.

## CHAPITRE XVI.

*De la juste proportion des peines avec le crime.*

Il est essentiel que les peines aient de l'harmonie entre elles, parce qu'il est essentiel que l'on évite plutôt un grand crime qu'un moindre ; ce qui attaque plus la société, que ce qui la choque moins.

« Un imposteur<sup>2</sup>, qui se disoit Constantin Ducas, suscita un grand soulèvement à Constantinople. Il fut pris, et condamné au fouet : mais, ayant accusé des personnes considérables, il fut condamné, comme calomniateur, à être brûlé. » Il est singulier qu'on eût ainsi proportionné les peines

<sup>1</sup> Chap. XVII.

<sup>2</sup> Histoire de Nicéphore, patriarche de Constantinople.

entre le crime de lèse-majesté , et celui de calomnie.

Cela fait souvenir d'un mot de Charles II, roi d'Angleterre. Il vit , en passant , un homme au pilori : il demanda pourquoi il étoit là. *Sire , lui dit-on , c'est parce qu'il a fait des libelles contre vos ministres. Le grand sot !* dit le roi : *que ne les écrivoit-il contre moi , on ne lui auroit rien fait !*

« Soixante - dix personnes conspirèrent « contre l'empereur Basile <sup>1</sup> : il les fit fusti-  
« ger ; on leur brûla les cheveux et le poil.  
« Un cerf l'ayant pris avec son bois par la  
« ceinture , quelqu'un de sa suite tira son  
« épée , coupa sa ceinture , et le délivra : il  
« lui fit trancher la tête , parce qu'il avoit ,  
« disoit-il , tiré l'épée contre lui. » Qui pour-  
roit penser què , sous le même prince , on  
eût rendu ces deux jugements ?

C'est un grand mal , parmi nous , de faire subir la même peine à celui qui vole sur un grand chemin , et à celui qui vole et assassine. Il est visible que , pour la sûreté publique , il faudroit mettre quelque différence dans la peine.

---

<sup>1</sup> Histoire de Nicéphore , patriarche de Constantinople.

A la Chine, les voleurs cruels sont coupés en morceaux<sup>1</sup>, les autres non : cette différence fait que l'on y vole, mais que l'on n'y assassine pas.

En Moscovie, où la peine des voleurs et celle des assassins sont les mêmes, on assassine<sup>2</sup> toujours. Les morts, y dit-on, ne râcontent rien.

Quand il n'y a point de différence dans la peine, il faut en mettre dans l'espérance de la grâce. En Angleterre, on n'assassine point, parce que les voleurs peuvent espérer d'être transportés dans les colonies, non pas les assassins.

C'est un grand ressort des gouvernements modérés que les lettres de grâce. Ce pouvoir que le prince a de pardonner, exécuté avec sagesse, peut avoir d'admirables effets. Le principe du gouvernement despotaïque, qui ne pardonne pas, et à qui on ne pardonne jamais, le prive de ces avantages.

<sup>1</sup> En P. ou moins, tombe I., page 8.

<sup>2</sup> Etat présent de la grande Russie, par Party.

## CHAPITRE XVII.

*De la torture ou question contre les criminels.*

PARCE que les hommes sont méchants, la loi est obligée de les supposer meilleurs qu'ils ne sont. Ainsi la déposition de deux témoins suffit dans la punition de tous les crimes : la loi les croit, comme s'ils parloient par la bouche de la vérité. L'on juge aussi que tout enfant conçu pendant le mariage est légitime : la loi a confiance en la mère, comme si elle étoit la pudicité même. Mais la question contre les criminels n'est pas dans ce cas forcée comme ceux-ci. Nous voyons aujourd'hui une nation<sup>1</sup> très-bien polieée la rejeter sans inconvenient. Elle n'est donc pas nécessaire par sa nature<sup>2</sup>.

Tant d'habiles gens et tant de beaux génies ont écrit contre cette pratique, que je

<sup>1</sup> La nation anglaise.

<sup>2</sup> Les citoyens d'Athènes ne pouvoient être mis à la question (*Lysias, orat. in Agorat.*), excepté dans le crime de lèse-majesté. On donnoit la question trente jours après la condamnation. (*Curius Fortunat., Rhetor. schol. l*v*. II.*) Il n'y avoit pas de question préparatoire. Quant aux Romains, la loi III et IV *ad leg.* Julianus Mæ-

n'ose parler après eux. J'allois dire qu'elle pourroit convenir dans les gouvernements despotiques, où tout ce qui inspire la crainte entre plus dans les ressorts du gouvernement : j'allois dire que les esclaves chez les Grecs et chez les Romains... Mais j'entends la voix de la nature qui crie contre moi.

## CHAPITRE XVIII.

### *Des peines pécuniaires et des peines corporelles.*

Nos pères les Germains n'admettoient guère que des peines pécuniaires. Ces hommes guerriers et libres estimoient que leur sang ne devoit être versé que les armes à la main. Les Japonois<sup>1</sup>, au contraire, rejettent ces sortes de peines, sous prétexte que les gens riches éluderoient la punition. Mais les gens riches ne craignent-ils pas de perdre leurs biens? les peines pécuniaires ne peuvent-elles pas se proportionner aux fortunes?

jeust., fait voir que la naissance, la dignité, la profession de la milice garantissoient de la question, si ce n'est dans le cas de crime de lèse-majesté. Voyez les sages restrictions que les lois des Wisigoths mettoient à cette pratique.

<sup>1</sup> Voyez Koempfer.

et enfin ne peut-on pas joindre l'infamie à ces peines?

Un bon législateur prend un juste milieu : il n'ordonne pas toujours des peines pécuniaires; il n'inflige pas toujours des peines corporelles.

## CHAPITRE XIX.

### *De la loi du talion.*

Les états despotiques, qui aiment les lois simples, usent beaucoup de la *loi du talion*<sup>1</sup>: les états modérés la reçoivent quelquefois. Mais il y a cette différence, que les premiers la font exercer rigoureusement, et que les autres lui donnent presque toujours des tempéraments.

La loi des Douze-Tables en admettoit deux : elle ne condamnoit au talion que lorsqu'on n'avoit pu apaiser celui qui se plaignoit<sup>2</sup>. On pouvoit, après la condamna-

<sup>1</sup> Elle est établie dans l'*Alkoran*. Voyez le chapitre de la vache.

<sup>2</sup> *Si membrum rupit meum, ni cum eo pacit, talio est.* (Aulu-Gelle, Liv. XX, Chap. I, édit. Gronov. Lugd. Batav. 1706, in-4°.)

tion, payer les dommages et intérêts<sup>1</sup>, et la peine corporelle se convertissoit en péquinaire<sup>2</sup>.

## CHAPITRE XX.

### *De la punition des pères pour leurs enfants.*

ON punit, à la Chine, les pères pour les fautes de leurs enfants. C'étoit l'usage du Pérou<sup>3</sup>. Ceci est encore tiré des idées despotiques.

On a beau dire qu'en punissant à la Chine les pères pour n'avoir pas fait usage de ce pouvoir paternel que la nature a établi, et que les lois même y ont augmenté : cela suppose toujours qu'il n'y a point d'honneur chez les Chinois. Parmi nous, les pères dont les enfants sont condamnés au sup-

<sup>1</sup> *Si membrum rapit meum, si cum eo pacit, talio esto.* (Aulu-Gelle, Liv. XX, Chap. 1, édit. Gronov. Lugd Batav. 1706, in-4°.)

<sup>2</sup> Voyez aussi la loi des Wisigoths, Liv. VI, Tit. IV, §§. 3 et 5.

<sup>3</sup> Voyez Garcilasse, *Histoire des guerres civiles des Espagnols.*

plice, et les enfants<sup>1</sup> dont les pères ont subi le même sort, sont aussi punis par la honte qu'ils le seroient à la Chine par la perte de la vie.

## CHAPITRE XXI.

### *De la clémence du prince.*

La clémence est la qualité distinctive des monarques. Dans la république, où l'on a pour principe la vertu, elle est moins nécessaire. Dans l'état despotique, où règne la crainte, elle est moins en usage, parce qu'il faut contenir les grands de l'état par des exemples de sévérité. Dans les monarchies où l'on est gouverné par l'honneur, qui souvent exige ce que la loi défend, elle est plus nécessaire. La disgrâce y est un équivalent à la peine; les formalités mêmes des jugements y sont des punitions. C'est là que la honte vient de tous côtés pour former des guides particuliers de peines.

Les grands y sont si fort punis par la disgrâce, par la perte souvent imaginaire de leur fortune, de leur crédit, de leurs habi-

<sup>1</sup> Au lieu de les punir, disoit Plaute, il faut les lasser de ne pas ressembler à leurs pères (Liv. IX., des Lois.).

tudes, de leurs plaisirs; que la rigueur à leur égard est inutile; elle ne peut servir qu'à ôter aux sujets l'amour qu'ils ont pour la personne du prince, et le respect qu'ils doivent avoir pour les places.

Comme l'instabilité des grands est de la nature du gouvernement despotique, leur sûreté entre dans la nature de la monarchie.

Les monarques ont tant à gagner par la clémence, elle est suivie de tant d'amour, ils en tirent tant de gloire, que c'est presque toujours un bonheur pour eux d'avoir l'occasion de l'exercer; et on le peut presque toujours dans nos contrées.

On leur disputera peut-être quelque branche de l'autorité entière; et, si quelques-fois ils combattent pour la couronne, ils ne combattent point pour la vie.

Mais, dira-t-on, quand faut-il punir? quand faut-il pardonner? C'est une chose qui se fait mieux sentir qu'elle ne peut se prescrire. Quand la clémence a des dangers, ces dangers sont très-visibles. On la distingue aisément de cette faiblesse qui mène le prince au mépris, et à l'impuissance même de punir.

L'empereur Maurice<sup>1</sup> prit la résolution de ne verser jamais le sang de ses sujets. Anastase<sup>2</sup> ne punissoit point les crimes. Isaac l'Ange jura que, de son règne, il ne ferroit mourir personne. Les empereurs grecs avoient oublié que ce n'étoit pas en vain qu'ils portoient l'épée.

---

<sup>1</sup> Evagre, *Hist.*

<sup>2</sup> Frag. de Suidas, dans Constant. *Porphyrog.*

# LIVRE VII.

CONSÉQUENCES DES DIFFÉRENTS PRINCIPES  
DES TROIS GOUVERNEMENTS, PAR RAPPORT  
AUX LOIS SOMPTUAIRES, AU LUXE, ET À LA  
CONDITION DES FEMMES.

## CHAPITRE PREMIER.

### *Du luxe.*

Le luxe est toujours en proportion avec l'inégalité des fortunes. Si dans un état les richesses sont également partagées, il n'y aura point de luxe; car il n'est fondé que sur les commodités qu'on se donne par le travail des autres.

Pour que les richesses restent également partagées, il faut que la loi ne donne à chacun que le nécessaire physique. Si l'on a au-delà, les uns dépenseront, les autres acquerront, et l'inégalité s'établira.

Supposant le nécessaire physique égal à une somme donnée, le luxe de ceux qui n'auront que le nécessaire sera égal à zéro; celui qui aura le double aura un luxe égal à un; celui qui aura le double du bien de ce-

dernier aura un luxe égal à trois; quand on aura encore le double, on aura un luxe égal à sept : de sorte que, le bien du particulier qui suit étant toujours supposé double de celui du précédent, le luxe croîtra du double plus une unité, dans cette progression 0, 1, 3, 7, 15, 31, 63, 127.

Dans la république de Platon<sup>1</sup>, le luxe auroit pu se calculer au juste. Il y avoit quatre sortes de cens établis. Le premier étoit précisément le terme où finissoit la pauvreté; le second étoit double, le troisième triple, le quatrième quadruple du premier. Dans le premier cens, le luxe étoit égal à zéro; il étoit égal à un dans le second, à deux dans le troisième, à trois dans le quatrième; et il suivroit ainsi la proportion arithmétique.

En considérant le luxe des divers peuples les uns à l'égard des autres, il est dans chaque état en raison composée de l'inégalité des fortunes qui est entre les citoyens, et de l'inégalité des richesses des divers états. En Pologne, par exemple, les fortunes sont

<sup>1</sup> Le premier cens étoit le sort héréditaire en terre; et Platon ne voulloit pas qu'on pût avoir, tantôt autres biens, plus du triple du sort héréditaire. (Voy. ses Lois, Liv. V.)

d'une inégalité extrême ; mais la pauvreté du total empêche qu'il n'y ait autant de luxe que dans un état plus riche.

Le luxe est encore en proportion avec la grandeur des villes, et surtout de la capitale ; en sorte qu'il est en raison composée des richesses de l'état, de l'inégalité des fortunes des particuliers, et du nombre d'hommes qu'on assemble dans de certains lieux.

Plus il y a d'hommes ensemble, plus ils sont vains, et sentent naître en eux l'envie de se signaler par de petites choses<sup>1</sup>. S'ils sont en si grand nombre, que la plupart soient inconnus les uns aux autres, l'envie de se distinguer redouble, parce qu'il y a plus d'espérance de réussir. Le luxe donne cette espérance ; chacun prend les marques de la condition qui précède la sienne. Mais, à force de vouloir se distinguer, tout devient égal, et on ne se distingue plus : comme tout le monde veut se faire regarder, on ne remarque personne.

<sup>1</sup> Dans une grande ville, dit l'auteur de la *Fable des Abeilles*, tome I, page 133, on s'habille au-dessous de sa qualité, pour être estimé plus qu'on n'est par la multitude. C'est un plaisir, pour un esprit faible, presque aussi grand que celui de l'accomplissement de ses désirs.

SA 195  
publiee  
de  
18,

Il résulte de tout cela une générale. Ceux qui excellen- fession mettent à leur art le plus grand effort : les plus petits talents par exemple ; il n'y a plus d'harmonie entre les besoins et les moyens. Lorsque je suis obligé de plaider, il est nécessaire que je puisse payer un avocat ; lorsque je suis malade, il faut que je puisse avoir un médecin.

Quelques gens ont pensé qu'en assemblant tant de peuple dans une capitale, on diminuoit le commerce , parce que les hommes ne sont plus à une certaine distance les uns des autres. Je ne le crois pas ; on a plus de désirs , plus de besoins , plus de fantaisies , quand on est ensemble.

## CHAPITRE II.

### *Des lois somptuaires dans la démocratie.*

JE viens de dire que dans les républiques, où les richesses sont également partagées, il ne peut point y avoir de luxe ; et, comme on a vu au Livre cinquième<sup>1</sup> que cette égalité de distribution faisoit l'excellence d'une ré-

<sup>1</sup> Chap. III et IV.

d'publique, il sait que moins il y a de luxe dans une république, plus elle est parfaite. Il n'y en avait point chez les premiers Romains; il n'y en avoit point chez les Lacédémoniens; et, dans les républiques où l'égalité n'est pas tout-à-fait perdue, l'esprit de commerce, de travail et de vertu fait que chacun y peut et que chacun y veut vivre de son propre bien, et que par conséquent il y a peu de luxe.

Les lois du nouveau partage des champs, demandées avec tant d'instance dans quelques républiques, étoient salutaires par leur nature. Elles ne sont dangereuses que comme action publique. En étant tout à coup les richesses aux uns, et augmentant de même celle des autres, elles font dans chaque famille une révolution, et en doivent produire une générale dans l'état.

A mesure que le luxe s'établit dans une république, l'esprit se tourne vers l'intérêt particulier. A des gens à qui il ne faut rien que le nécessaire, il ne reste à désirer que la gloire de la patrie et la sieste propre. Mais une âme corrompue par le luxe a bien d'autres désirs: bientôt elle devient ennemie des lois qui la gênent. Le luxe, que la garnison

de Riege commença à connoître, fit qu'elle en égorgea les habitants.

Sitôt que les Romains furent corrompus, leurs désirs devinrent immenses. On en peut juger par le prix qu'ils mirent aux choses. Une cruche de vin de Falerne<sup>1</sup> se vendoit cent deniers romains; un baril de chair salée du Pont en coûtait quatre cents; un bon cuisinier, quatre talents: les jeunes garçons n'avoient point de prix. Quand, par une impétuosité<sup>2</sup> générale, tout le monde se portoit à la volupté, que devenoit la vertu?

### CHAPITRE III.

#### *Des lois somptuaires dans l'aristocratie.*

L'ARISTOCRATIE mal constituée a ce malheur, que les nobles y ont les richesses, et que cependant ils ne doivent pas dépenser; le luxe, contraire à l'esprit de modération, en doit être banni. Il n'y a donc que des gens très-pauvres qui ne peuvent pas recevoir, et

<sup>1</sup> Fragment du 365<sup>e</sup> Livre de Diodore, rapporté par Const. Porphyrog. Extrait des *vertus et des vices*.

<sup>2</sup> Cum maximus omnium impetus ad luxuriam esset.  
(Ibid.)

des gens très-riches qui ne peuvent pas dé-penser.

A Venise, les lois forcent les nobles à la modestie. Ils se sont tellement accoutumés à l'épargne, qu'il n'y a que les courtisanes qui puissent leur faire donner de l'argent. On se sert de cette voie pour entretenir l'indus-trie : les femmes les plus méprisables y dé-pensent sans danger, pendant que leurs tri-butaires y mènent la vie du monde la plus obscure.

Les bonnes républiques grecques avoient, à cet égard, des institutions admirables. Les riches employoient leur argent en fêtes, en chœurs de musique, en chariots, en che-vaux pour la course, en magistrature oné-reuse. Les richesses y étoient aussi à charge que la pauvreté.

## CHAPITRE IV.

### *Des lois somptuaires dans les monarchies.*

« LES Suions, nation germanique, ren-dent honneur aux richesses, dit Tacite<sup>1</sup>; ce qui fait qu'ils vivent sous le gouvernement

\* *De moribus Germanorum.*

« d'un seul. » Cela signifie bien que le luxe est singulièrement propre aux monarchies, et qu'il n'y faut point de lois somptuaires.

Comme, par la constitution des monarchies, les richesses y sont inégalement partagées, il faut bien qu'il y ait du luxe. Si les riches n'y dépensent pas beaucoup, les pauvres mourront de faim. Il faut même que les riches y dépensent à proportion de l'inégalité des fortunes, et que, comme nous avons dit, le luxe y augmente dans cette proportion. Les richesses particulières n'ont augmenté que parce qu'elles ont ôté à une partie des citoyens le nécessaire physique : il faut donc qu'il leur soit rendu.

Ainsi, pour que l'état monarchique se soutienne, le luxe doit aller en croissant, du laboureur à l'artisan, au négociant, aux nobles, aux magistrats, aux grands seigneurs, aux traitants principaux, aux princes ; sans quoi tout seroit perdu.

Dans le sénat de Rome, composé de graves magistrats, de jurisconsultes, et d'hommes pleins de l'idée des premiers temps, on proposa, sous Auguste, la correction des mœurs et du luxe des femmes. Il est curieux

de voir, dans Dion<sup>1</sup> avec quel art il éluda les demandes importunes de ces sénateurs. C'est qu'il fendoit une monarchie, et dissolvoit une république.

Sous Tibère, les édiles proposèrent dans le sénat le rétablissement des anciennes lois somptuaires<sup>2</sup>. Ce prince, qui avoit des lumières, s'y opposa : « L'état ne pourroit subsister, disoit-il, dans la situation où sont les choses. Comment Rome pourroit-elle vivre? comment pourraient vivre les provinces? Nous avions de la frugalité lorsque nous étions citoyens d'une seule ville: aujourd'hui nous consommons les richesses de tout l'univers; on fait travailler pour nous les maîtres et les esclaves. » Il voyoit bien qu'il ne falloit plus de lois somptuaires.

Lorsque, sous le même empereur, on proposa au sénat de défendre aux gouverneurs de mener leurs familles dans les provinces, à cause des détériments qu'elles y apportoient, cela fut rejeté. On dit que les

<sup>1</sup> Dion Cassius, Liv. LV.

<sup>2</sup> Tacite, Annales, Liv. XI.

exemples de la dureté des anciens quoiqu'il  
éût été changés en une façon de vivre plus  
agréable<sup>1</sup>. On sentit qu'il falloit d'autres  
mœurs.

Le luxe est donc nécessaire dans les états monarchiques; il l'est encore dans les états despotiques. Dans les premiers, c'est un usage que l'on fait de ce qu'on possède de liberté: dans les autres, c'est un abus qu'on fait des avantages de sa servitude, lorsqu'un esclave choisi par son maître pour tyran-niser ses autres esclaves, incertain pour le lendemain de la fortune de chaque jour, n'a d'autre félicité que celle d'assouvir l'orgueil, les désirs et les voluptés de chaque jour.

Tout ceci mène à une réflexion: les ré-publiques finissent par le luxe, les monar-chies par la pauvreté<sup>2</sup>.

## CHAPITRE V.

*Dans quel cas les lois somptuaires sont utiles dans une monarchie.*

Ce fut dans l'esprit de la république, ou dans quelques cas particuliers, qu'au milieu

<sup>1</sup> *Multa duritiae veterum melius et talius mutata.*  
*(Tacite, Annales, Liv. III.)*

<sup>2</sup> *Opulentia paritura mox egestatem.* (Florus, Liv. III.)

du treizième siècle on fit en Aragon des lois somptuaires. Jacques I<sup>er</sup> ordonna que le roi ni aucun de ses sujets ne pourroient manger plus de deux sortes de viandes à chaque repas, et que chacune ne seroit préparée que d'une seule manière, à moins que ce ne fût du gibier qu'on eût tué soi-même <sup>1</sup>.

On a fait aussi, de nos jours, en Suède, des lois somptuaires; mais elles ont un objet différent de celles d'Aragon.

Un état peut faire des lois somptuaires dans l'objet d'une frugalité absolue : c'est l'esprit des lois somptuaires des républiques; et la nature de la chose fait voir que ce fut l'objet de celles d'Aragon.

Les lois somptuaires peuvent avoir aussi pour objet une frugalité relative, lorsqu'un état, sentant que des marchandises étrangères d'un trop haut prix demanderoient une telle exportation des siennes, qu'il se priveroit plus de ses besoins par celles-ci qu'il n'en satisferoit par celles-là, en défend absolument l'entrée : et c'est l'esprit des lois

<sup>1</sup> Constitution de Jacques I<sup>er</sup>, de l'an 1234, art. 6,  
*Marca Hispanica*, page 1421.

que l'on a faites de nos jours en Suède <sup>1</sup>. Ce sont les seules lois somptuaires qui conviennent aux monarchies.

En général, plus un état est pauvre, plus il est ruiné par son luxe relatif; et plus, par conséquent, il lui faut de lois somptuaires relatives. Plus un état est riche, plus son luxe relatif l'enrichit; et il faut bien se garder d'y faire des lois somptuaires relatives. Nous expliquerons mieux ceci dans le Livre sur le commerce <sup>2</sup>. Il n'est ici question que du luxe absolu.

## CHAPITRE VI.

### *Du luxe à la Chine.*

Des raisons particulières demandent des lois somptuaires dans quelques états. Le peuple, par la force du climat, peut devenir si nombreux, et d'un autre côté les moyens de le faire subsister peuvent être si incertains, qu'il est bon de l'appliquer tout entier à la culture des terres. Dans ces états, le luxe est dangereux, et les lois somptuaires .

<sup>1</sup> On y a défendu les vins exquis, et autres marchandises précieuses.

<sup>2</sup> Voyer Liv. XX, Chap. xx.

y doivent être rigoureuses. Ainsi, pour savoir s'il faut éconcrager le luxe ou le proscrire, on doit d'abord jeter les yeux sur le rapport qu'il y a entre le nombre du peuple et la facilité de le faire vivre. En Angleterre, le sol produit beaucoup plus de grains qu'il ne faut pour nourrir ceux qui cultivent les terres, et ceux qui procurent les vêtements : il peut donc y avoir des arts frivoles, et par conséquent du luxe. En France il croît assez de blé pour la nourriture des laboureurs et de ceux qui sont employés aux manufactures : de plus, le commerce avec les étrangers peut rendre pour des choses frivoles tant de choses nécessaires, qu'on n'y doit guère craindre le luxe.

A la Chine, au contraire, les femmes sont si fécondes, et l'espèce humaine s'y multiplie à un tel point, que les terres, quelque cultivées qu'elles soient, suffisent à peine pour la nourriture des habitants. Le luxe y est donc pernicieux, et l'esprit de travail et d'économie y est aussi requis que dans quelques républiques que ce soit<sup>1</sup>. Il faut qu'on

<sup>1</sup> Le luxe y a toujours été arrêté.

s'attache aux arts nécessaires, et qu'on fuie ceux de la volupté.

Voilà l'esprit des belles ordonnances des empereurs chinois. « Nos anciens, dit un empereur de la famille des Tang<sup>1</sup>, tenoient pour maxime, que, s'il y avoit un homme qui ne labourât point, une femme qui ne s'occupât point à filer, quelqu'un souffroit le froid ou la faim dans l'empire. » Et, sur ce principe, il fit détruire une infinité de monastères de bonzes.

Le troisième empereur de la vingt-et-unième dynastie<sup>2</sup>, à qui on apporta des pierres précieuses trouvées dans une mine, la fit fermer, ne voulant pas fatiguer son peuple à travailler pour une chose qui ne pouvoit ni le nourrir, ni le vêtir.

« Notre luxe est si grand, dit Kiayventi<sup>3</sup>, que le peuple orne de broderies les souliers des jeunes garçons et des filles qu'il est obligé de vendre. » Tant d'hommes étant

<sup>1</sup> Dans une ordonnance rapportée par le P. Du Halde, tome II, page 497.

<sup>2</sup> Histoire de la Chine, vingt-et-unième dynastie, dans l'ouvrage du P. Du Halde, tome I.

<sup>3</sup> Dans un discours rapporté par le P. Du Halde, t. II, page 418.

occupés à faire des habits pour un seul , le moyen qu'il n'y ait bien des gens qui manquent d'habits ? Il y a dix hommes qui mangent le revenu des terres , contre un laboureur : le moyen qu'il n'y ait pas bien des gens qui manquent d'aliments ?

## CHAPITRE VII,

### *Fatale conséquence du luxe à la Chine.*

ON voit dans l'histoire de la Chine qu'elle a eu vingt-deux dynasties qui se sont succédées ; c'est-à-dire , qu'elle a éprouvé vingt-deux révolutions générales , sans compter une infinité de particulières. Les trois premières dynasties durèrent assez long-temps , parce qu'elles furent sagement gouvernées , et que l'empire étoit moins étendu qu'il ne le fut depuis. Mais on peut dire en général que toutes ces dynasties commençèrent assez bien. La vertu , l'attention , la vigilance , sont nécessaires à la Chine : elles y étoient dans le commencement des dynasties , et elles manquoient à la fin. En effet , il étoit naturel que des empereurs , nourris dans les fatigues de la guerre , qui parvenoient à faire descendre du trône une famille noyée dans les délices , conservassent la vertu qu'ils avoient

éprouvée si utile, et craignissent les voluptés qu'ils avoient vues si funestes. Mais, après ces trois ou quatre premiers princes, la corruption, le luxe, l'oisiveté, les délices, s'emparent des successeurs; ils s'enferment dans le palais; leur esprit s'assouplit, leur vie s'accourt, la famille décline, les grands s'élèvent, les eunuques s'accréditent, on ne met sur le trône que des enfants; le palais devient ennemi de l'empire, un peuple oisif qui l'habite ruine celui qui travaille; l'empereur est tué ou détruit par un usurpateur qui fonde une famille, dont le troisième ou quatrième successeur va dans le même palais se renfermer encore.

## CHAPITRE VIII.

### *De la continence publique.*

Il y a tant d'imperfections attachées à la perte de la vertu dans les femmes, toute leur âme en est si fort dégradée, ce point principal ôté en fait tomber tant d'autres, que l'on peut regarder, dans un état populaire, l'incontinence publique comme le dernier des malheurs et la certitude d'un changement dans la constitution.

Aussi les bons législateurs y ont-ils exigé

des femmes une certaine gravité de mœurs. Ils ont proscrit de leurs républiques non-seulement le vice, mais l'apparence même du vice. Ils ont banni jusqu'à ce commerce de galanterie qui produit l'oisiveté, qui fait que les femmes corrompent avant même d'être corrompues, qui donne un prix à tous les riens, et rabaisse ce qui est important, et qui fait que l'on ne se conduit plus que sur les maximes du ridicule, que les femmes entendent si bien à établir.

## CHAPITRE IX.

### *De la condition des femmes dans les divers gouvernements.*

Les femmes ont peu de retenue dans les monarchies, parce que, la distinction des rangs les appelant à la cour, elles y vont prendre cet esprit de liberté qui est à peu près le seul qu'on y tolère. Chacun se sert de leurs agréments et de leurs passions pour avancer sa fortune; et, comme leur faiblesse ne leur permet pas l'orgueil, mais la vanité, le luxe y règne toujours avec elles.

Dans les états despotiques, les femmes n'introduisent point le luxe; mais elles sont

elles-mêmes un objet de luxe. Elles doivent être extrêmement esclaves. Chacun suit l'esprit du gouvernement, et porte chez soi ce qu'il voit établi ailleurs. Comme les lois y sont sévères, et exécutées sur-le-champ, on a peur que la liberté des femmes n'y fasse des affaires. Leurs brouilleries, leurs indiscretions, leurs répugnances, leurs penchants, leurs jalouxies, leurs piques, cet art qu'ont les petites âmes d'intéresser les grandes, n'y sauroient être sans conséquence.

De plus, comme dans ces états les princes se jouent de la nature humaine, ils ont plusieurs femmes, et mille considérations les obligent de les renfermer.

Dans les républiques, les femmes sont libres par les lois, et captivées par les moeurs; le luxe en est banni, et avec lui la corruption et les vices.

Dans les villes grecques, où l'on ne vivoit pas sous cette religion qui établit que, chez les hommes même, la pureté des moeurs est une partie de la vertu; dans les villes grecques, où un vice aveugle régnoit d'une manière effrénée, où l'amour n'avoit qu'une forme que l'on n'ose dire, tandis que la seule

amitié s'étoit retirée dans les mariages<sup>1</sup>; la vertu, la simplicité, la chasteté des femmes y étoient telles, qu'on n'a guère jamais vu de peuple qui ait eu à cet égard une meilleure police<sup>2</sup>.

## CHAPITRE X.

### *Du tribunal domestique chez les Romains.*

LES Romains n'avoient pas, comme les Grecs, des magistrats particuliers qui eussent inspection sur la conduite des femmes. Les censeurs n'avoient l'œil sur elles que comme sur le reste de la république. L'institution du tribunal domestique<sup>3</sup> suppléa à la magistrature établie chez les Grecs<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Quant au vrai amour, dit Plutarque, les femmes n'y ont aucune part. (*Oeuvres morales, Traité de l'Amour*, page 600.) Il parloit comme son siècle. Voyez Xénophon, au dialogue intitulé *Héron*.

<sup>2</sup> A Athènes, il y avoit un magistrat particulier qui veilloit sur la conduite des femmes.

<sup>3</sup> Romulus institua ce tribunal, comme il paroit pas Denys d'Halicarnasse, Liv. II, page 96.

<sup>4</sup> Voyez dans Tite-Live, Liv. XXXIX, l'usage que l'on fit de ce tribunal lors de la conjuration des Bacchanales : on appela conjuration contre la république, des assemblées où l'on corrompoit les mœurs des femmes et des jeunes gens.

Le mari assembloit les parents de la femme, et la jugeoit devant eux<sup>1</sup>. Ce tribunal maintenoit les mœurs dans la république ; mais ces mêmes mœurs maintenoient ce tribunal. Il devoit juger non-seulement de la violation des lois, mais aussi de la violation des mœurs. Or, pour juger de la violation des mœurs, il faut en avoir.

Les peines de ce tribunal devoient être arbitraires, et l'étoient en effet; car tout ce qui regarde les mœurs, tout ce qui regarde les règles de la modestie, ne peut guère être compris sous un code de lois. Il est aisé de régler par des lois ce qu'on doit aux autres; il est difficile d'y comprendre tout ce qu'on se doit à soi-même.

Le tribunal domestique regardoit la conduite générale des femmes. Mais il y avoit un crime qui, outre l'animadversion de ce

<sup>1</sup> Il paroît, par *Denys d'Halicarnasse*, Liv. II, que, par l'institution de Romulus, le mari, dans les cas ordinaires, jugeoit seul devant les parents de la femme; que, dans les grande crimes, il la jugeoit avec cinq d'entre eux. Aussi Ulprien, au titre VI, parag. 9, 12 et 13, distingue-t-il, dans les jugemens des mœurs, celles qu'il appelle graves d'avec celles qui l'étoient moins : *mores graviores, mores leviores*.

tribunal, étoit encore soumis à une accusation publique ; c'étoit l'adultère : soit que, dans une république, une si grande violation de mœurs intéressât le gouvernement, soit que le dérèglement de la femme pût faire soupçonner celui du mari, soit enfin que l'on craignît que les honnêtes gens même n'aimassent mieux cacher ce crime que de le punir, l'ignorer que de le venger.

## CHAPITRE XI.

### *Comment les institutions changèrent à Rome avec le gouvernement.*

COMME le tribunal domestique supposoit des mœurs, l'accusation publique en supposoit aussi; et cela fit que ces deux choses tombèrent avec les mœurs, et finirent avec la république<sup>1</sup>.

L'établissement des questions perpétuelles, c'est-à-dire, du partage de la juridiction entre les préteurs, et la coutume qui s'introduisit de plus en plus, que ces préteurs jugeassent eux-mêmes<sup>2</sup> toutes les af-

<sup>1</sup> *Judicio de moribus (quod anteà quidem in antiquis legibus positum erat, non autem frequentabatur) penitus abolito.* (Leg. XI, parag. 2, cod. de repud.)

<sup>2</sup> *Judicia extraordinaria.*

faires, affoiblirent l'usage du tribunal domestique ; ce qui paroît par la surprise des historiens, qui regardent comme un renouvellement de la pratique ancienne, les jugemens que Tibère fit rendre par ce tribunal.

L'établissement de la monarchie et le changement des mœurs firent encore cesser l'accusation publique. On pouvoit craindre qu'un malhonnête homme, piqué des mépris d'une femme, indigné de ses refus, outré de sa vertu même, ne formât le dessein de la perdre. La loi *Julie* ordonna qu'on ne pourroit accuser une femme d'adultére qu'après avoir accusé son mari de favoriser ses dérèglements ; ce qui restreignit beaucoup cette accusation, et l'anéantit, pour ainsi dire<sup>1</sup>.

Sixte-Quint sembla vouloir renouveler l'accusation publique<sup>2</sup>. Mais il ne faut qu'un peu de réflexion pour voir que cette loi, dans une monarchie telle que la sienne,

<sup>1</sup> Constantin l'ôta entièrement : « C'est une chose indigne, disoit-il, que des mariages tranquilles soient troublés par l'audace des étrangers. »

<sup>2</sup> Sixte-Quint ordonna qu'un mari qui n'iroit point se plaindre à lui des débauches de sa femme, seroit puni de mort. (Voyez *Let.*)

étoit encore plus déplacée que dans toute autre.

## CHAPITRE XII.

### *De la tutelle des femmes chez les Romains.*

LES institutions des Romains mettoient les femmes dans une perpétuelle tutelle, à moins qu'elles ne fussent sous l'autorité d'un mari<sup>1</sup>. Cette tutelle étoit donnée au plus proche des parents par mâles; et il paroît, par une expression vulgaire<sup>2</sup>, qu'elles étoient très-génées. Cela étoit bon pour la république, et n'étoit point nécessaire dans la monarchie<sup>3</sup>.

Il paroît, par les divers codes des lois des barbares, que les femmes, chez les premiers Germains, étoient aussi dans une perpétuelle tutelle<sup>4</sup>. Cet usage passa dans une monarchie qu'ils fondèrent, mais il ne subsista pas.

<sup>1</sup> *Nisi convenissent in manum viri.*

<sup>2</sup> *Ne sis mihi patruus oro.*

<sup>3</sup> La loi Papienne ordonna, sous Auguste, que les femmes qui auroient eu trois enfants seroient hors de cette tutelle.

<sup>4</sup> Cette tutelle s'appeloit, chez les Germains, *Mundeburdium*.

## CHAPITRE XIII.

*Des peines établies par les empereurs contre les débauches des femmes.*

La loi Julie établit une peine contre l'adultére. Mais, bien loin que cette loi et celles que l'on fit depuis là-dessus, fussent une marque de la bonté des mœurs, elles furent au contraire une marque de leur dépravation.

Tout le système politique à l'égard des femmes changea dans la monarchie. Il ne fut plus question d'établir chez elles la pureté des mœurs, mais de punir leurs crimes. On ne faisoit de nouvelles lois pour punir ces crimes que parce qu'on ne punissoit plus les violations, qui n'étoient point ces crimes.

L'affreux débordement des mœurs obligoit bien les empereurs de faire des lois pour arrêter, à un certain point, l'impudicité : mais leur intention ne fut pas de corriger les mœurs en général. Des faits positifs, rapportés par les historiens, prouvent plus cela que toutes ces lois ne sauroient prouver le contraire. On peut voir dans Dion la conduite d'Auguste à cet égard, et comment il

éclata; et dans sa préture, et dans sa censure, les demandes qui lui furent faites.<sup>1</sup>

On trouve bien dans les historiens des jugements rigides, rendus sous Auguste et sous Tibère; contre l'impudicité de quelques dames romaines: mais, en nous faisant connoître l'esprit de ces règnes, ils nous font connoître l'esprit de ces jugements.

Auguste et Tibère songèrent principalement à punir les débauches de leurs parentes. Ils ne puisssoient point le dérèglement des mœurs, mais un certain crime d'impiété ou de lèse-majesté<sup>2</sup> qu'ils avoient inventé,

<sup>1</sup> Comme on lui eut amené un jeune homme qui avoit épousé une femme avec laquelle il avoit eu auparavant un mauvais commerce, il hésita long-temps, n'osant ni approuver ni punir ces choses. Enfin, reprenant ses esprits: « Les séditions ont été cause de grands maux, dit-il; oublions-les. » (*Dion*, Liv. LIV.) Les sénateurs lui ayant demandé des règlements sur les mœurs des femmes, il éclata cette demande, en leur disant qu'ils corrigeoient leurs femmes comme il corrigeoit la sienne: sur quoi ils le prièrent de leur dire comment il en usoit avec sa femme; question, ce me semble, fort indiscrete.

<sup>2</sup> *Culpam inter viros ac feminas vulgatam gravi nomine lesarum religionum ac violatae majestatis appellando, c'ementiam majorum suasque ipse leges egreditur.* (*Tacite, Annales*, Liv. III.)

utile pour le respect, utile pour leur vengeance. De là vient que les auteurs romains s'élèvent si fort contre cette tyrannie.

La peine de la loi *Julie* étoit légère<sup>1</sup>. Les empereurs voulurent que, dans les jugemens, on augmentât la peine de la loi qu'ils avoient faite. Cela fut le sujet des invectives des historiens. Ils n'examinoient pas si les femmes méritoient d'être punies, mais si l'on avoit violé la loi pour les punir.

Une des principales tyrannies de Tibère<sup>2</sup> fut l'abus qu'il fit des anciennes lois. Quand il voulut punir quelque dame romaine au-delà de la peine portée par la loi *Julie*, il établit contre elle le tribunal domestique<sup>3</sup>.

Ces dispositions à l'égard des femmes ne regardoient que les familles des sénateurs,

<sup>1</sup> Cette loi est rapportée au *Digeste*; mais on n'y a pas mis la peine. On juge qu'elle n'étoit qu'une relégation auquelque endroit l'incesto n'étoit que de la déportation. (*Legg. Si quis viriūam, ff. de quast.*)

<sup>2</sup> *Proprium id Tiberio fuit, scelera nuper reporta priscis verbis obtigeret.* (Tacite.)

<sup>3</sup> *Adulteri graviorem paenam deprecatus, ut, etiam adiutorum, propriusque suis ultra decentesimum lapidem removeretur, suasit. Adultero Manlio Italid atque Africid interdictum est.* (Tacite, *Annales*, Liv. II.)

et non pas celles du peuple. On vouloit des prétextes aux accusations contre les grands; et les déportements des femmes en pouvoient fourrir sans nombre.

Enfin ce que j'ai dit, que la bonté des moeurs n'est pas le principe du gouvernement d'un seul, ne se vérifia jamais mieux que sous ces premiers empereurs; et, si l'on en doutoit, on n'auroit qu'à lire Tacite; Suétone, Juvénal et Martial.

## CHAPITRE XIV.

### *Lois somptuaires chez les Romains.*

Nous avons parlé de l'incontinence publique, parce qu'elle est jointe avec le luxe, qu'elle en est toujours suivie, et qu'elle le suit toujours. Si vous laissez en liberté les mouvements du cœur, comment pourrez-vous gêner les foiblesses de l'esprit?

A Rome, outre les institutions générales, les censeurs firent faire, par les magistrats, plusieurs lois particulières, pour maintenir les femmes dans la frugalité. Les lois *Fannienne*, *Licinienne* et *Oppienne*, eurent cet objet. Il faut voir dans Tite-Live<sup>1</sup> comment

le sénat fut agité, lorsqu'elles demandèrent la révocation de la loi *Oppienne*. Valère-Maxime met l'époque du luxe chez les Romains à l'abrogation de cette loi.

## CHAPITRE XV.

*Des dots et des avantages nuptiaux dans les diverses constitutions..*

Les dots doivent être considérables dans les monarchies, afin que les maris puissent soutenir leur rang et le luxe établi. Elles doivent être médiocres dans les républiques, où le luxe ne doit pas régner<sup>1</sup>. Elles doivent être à peu près nulles dans les états despotiques, où les femmes sont en quelque façon esclaves.

La communauté des biens introduite par les lois françaises entre le mari et la femme est très-convenable dans le gouvernement monarchique, parce qu'elle intéresse les femmes aux affaires domestiques, et les rappelle, comme malgré elles, au soin de leur maison. Elle l'est moins dans la république,

<sup>1</sup> Marseille fut la plus sage des républiques de son temps : les dots ne pouvoient passer cent écus en argent, et cinq en habits, dit Strabon, Liv. IV.

où les femmes ont plus de vertu. Elle seroit absurde dans les états despotiques, où presque toujours les femmes sont elles-mêmes une partie de la propriété du maître.

Comme les femmes, par leur état, sont assez portées au mariage, les gains que la loi leur donne sur les biens de leur mari sont inutiles. Mais ils seroient très-pernicieux dans une république, parce que leurs richesses particulières produisent le luxe. Dans les états despotiques, les gains de noces doivent être leur subsistance, et rien de plus.

## CHAPITRE XVI.

### *Belle coutume des Samnites.*

LES Samnites avoient une coutume qui, dans une petite république, et surtout dans la situation où étoit la leur, devoit produire d'admirables effets. On assembloit tous les jeunes gens, et on les jugeoit. Celui qui étoit déclaré le meilleur de tous prenoit pour sa femme la fille qu'il vouloit; celui qui avoit les suffrages après lui choisissait encore; et ainsi de suite<sup>1</sup>. Il étoit admi-

<sup>1</sup> Fragm. de Nicolas de Damas, tiré de Stobée, dans le Recueil de Constantin Porphyrogénète.

table de ne regarder entre les biens des garçons que les belles qualités et les services rendus à la patrie. Celui qui étoit le plus riche de ces sortes de biens choisissait une fille dans toute la nation. L'amour, la beauté, la chasteté, la vertu, la naissance, les richesses même, tout cela étoit, pour ainsi dire, la dot de la vertu. Il seroit difficile d'imaginer une récompense plus noble, plus grande, moins à charge à un petit état, plus capable d'agir sur l'un et l'autre sexe.

Les Samnites descendoient des Lacédémériens; et Platon, dont les institutions ne sont que la perfection des lois de Lycurgus, donna à peu près une pareille loi<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XVII.

### *De l'administration des femmes.*

Il est contre la raison et contre la nature que les femmes soient maîtresses dans la maison, comme cela étoit établi chez les Egyptiens : mais il ne l'est pas qu'elles gouvernent un empire. Dans le premier cas, l'état de foiblesse où elles sont ne leur permet pas la prééminence : dans le second, leur

---

<sup>1</sup> Il leur permet même de se voir plus fréquemment.

foiblesse même leur donne plus de douceur et de modération; ce qui peut faire un bon gouvernement, plutôt que les vertus dures et féroces.

Dans les Indes, on se trouve très-bien du gouvernement des femmes; et il est établi que, si les mâles ne viennent pas d'une mère du même sang, les filles qui ont une mère du sang royal succèdent<sup>1</sup>. On leur donne un certain nombre de personnes pour les aider à porter le poids du gouvernement. Selon M. Smith<sup>2</sup>, on se trouve aussi très-bien du gouvernement des femmes en Afrique. Si l'on ajoute à cela l'exemple de la Moscovie et de l'Angleterre, on verra qu'elles réussissent également et dans le gouvernement modéré et dans le gouvernement despotique.

<sup>1</sup> Lettres édifiantes, 14<sup>e</sup> Recueil.

<sup>2</sup> Voyage de Guinée, seconde partie, page 165 de la traduction, sur le royaume d'Angola, sur la côte d'Or.

# LIVRE VIII.

## DE LA CORRUPTION DES PRINCIPES DES TROIS GOUVERNEMENTS.

### CHAPITRE PREMIER.

*Idée générale de ce Livre.*

La corruption de chaque gouvernement commence presque toujours par celle des principes.

### CHAPITRE II.

*De la corruption du principe de la démocratie.*

Le principe de la démocratie se corrompt, non-seulement lorsqu'on perd l'esprit d'égalité, mais encore quand on prend l'esprit d'égalité extrême, et que chacun veut être égal à ceux qu'il choisit pour lui commander. Pour lors le peuple, ne pouvant souffrir le pouvoir même qu'il confie, veut tout faire par lui-même, délibérer pour le sénat, exécuter pour les magistrats, et dépouiller tous les juges.

Il ne peut plus y avoir de vertu dans la

république. Le peuple veut faire les fonctions des magistrats : on ne les respecte donc plus. Les délibérations du sénat n'ont plus de poids ; on n'a donc plus d'égard pour les sénateurs, et par conséquent pour les vieillards. Que, si l'on n'a pas du respect pour les vieillards, on n'en aura pas non plus pour les pères ; les maris ne méritent pas plus de déférence, ni les maîtres plus de soumission. Tout le monde parviendra à aimer ce libertinage ; la gêne du commandement fatiguera comme celle de l'obéissance. Les femmes, les enfants, les esclaves, n'auront de soumission pour personne. Il n'y aura plus de mœurs, plus d'amour de l'ordre, enfin plus de vertu.

On voit dans le *Banquet de Xénophon* une peinture bien naïve d'une république où le peuple a abusé de l'égalité. Chaque convive donne à son tour la raison pour quoi il est content de lui. « Je suis content de moi, dit Chamides, à cause de ma pauvreté. Quand j'étois riche, j'étois obligé de faire ma cour aux calomniateurs, sachant bien que j'étois plus en état de recevoir du mal d'eux que de leur en faire ; la république me demandoit toujours quelque

« nouvelle somme : je ne pouvois m'absen-  
 « ter. Depuis que je suis pauvre, j'ai acquis  
 « de l'autorité : personne ne me menace, je  
 « menace les autres; je puis m'en aller ou  
 « rester. Déjà les riches se lèvent de leurs  
 « places, et me regardent le pas. Je suis un roi,  
 « j'étois esclave; je payois un tribut à la ré-  
 « publique, aujourn'hui elle me nourrit; je  
 « ne crains plus de perdre ; j'espère d'acqué-  
 « rir. »

Le peuple tombe dans ce malheur, lors-  
 qu'eux à qui il se confie, voulant cacher  
 leur propre corruption, cherchent à le cor-  
 rompre. Pour qu'il ne voie pas leur ambi-  
 tion, ils ne lui parlent que de sa grandeur ;  
 pour qu'il n'aperçoive pas leur avarice, ils  
 flattent sans cesse la sienne.

La corruption augmentera parmi les cor-  
 rupteurs, et elle augmentera parmi ceux qui  
 sont déjà corrompus. Le peuple se distri-  
 buera tous les deniers publics ; et, comme il  
 aura joint à sa paresse la gestion des affaires,  
 il voudra joindre à sa pauvreté les amuse-  
 ments du luxe. Mais, avec sa paresse et son  
 luxe, il n'y aura que le trésor public qui  
 puisse être un objet pour lui.

Il ne faudra pas s'étonner si l'on voit les

suffrages se donner pour de l'argent. On ne peut donner beaucoup au peuple sans retirer encore plus de lui : mais, pour retirer de lui, il faut renverser l'état. Plus il paroîtra tirer d'avantages de sa liberté, plus il s'approchera du moment où il doit la perdre. Il se forme de petits tyrans qui ont tous les vices d'un seul. Bientôt ce qui reste de liberté devient insupportable : un seul tyran s'élève, et le peuple perd tout, jusqu'aux avantages de sa corruption.

La démocratie a donc deux excès à éviter : l'esprit d'inégalité, qui la mène à l'aristocratie, ou au gouvernement d'un seul ; et l'esprit d'égalité extrême, qui la conduit au despotisme d'un seul, comme le despotisme d'un seul finit par la conquête.

Il est vrai que ceux qui corrompirent les républiques grecques ne devinrent pas toujours tyrans. C'est qu'ils s'étoient plus attachés à l'éloquence qu'à l'art militaire, outre qu'il y avoit dans le cœur de tous les Grecs une haine implacable contre ceux qui renversoient le gouvernement républicain ; ce qui fit que l'anarchie dégénéra en anéantis-

tit, au lieu de se changer en tyrannie.  
à Syracuse, qui se trouva placée au

milieu d'un grand nombre de petites oligarchies changées en tyrannies<sup>1</sup>; Syracuse, qui avoit un sénat<sup>2</sup> dont il n'est presque jamais fait mention dans l'histoire, essuya des malheurs que la corruption ordinaire ne donne pas. Cette ville, toujours dans la licence<sup>3</sup> ou dans l'oppression, également travaillée par sa liberté et par sa servitude, recevant toujours l'une et l'autre comme une tempête, et, malgré sa puissance au dehors, toujours déterminée à une révolution par la plus petite force étrangère, avoit dans son sein un peuple immense, qui n'eut jamais que cette cruelle alternative, de se donner un tyran, ou de l'être lui-même.

<sup>1</sup> Voyez Plutarque, dans les *Vies de Timoléon et de Dion*.

<sup>2</sup> C'est celui des six cents dont parle Diodore.

<sup>3</sup> Ayant chassé les tyrans, ils firent citoyens des étrangers et des soldats mercenaires; ce qui causa des guerres civiles. (Aristote, *Politique*, Liv. V. Chap. iii.) Le peuple ayant été cause de la victoire sur les Athéniens, la république fut changée. (*Ibid.* Chap. iv.) La passion de deux jeunes magistrats, dont l'un enleva à l'autre un jeune garçon, et celui-ci lui débaucha sa femme, fit changer la forme de cette république. (*Ibid.* Liv. VII, Ch. iv.)

## CHAPITRE III.

*De l'esprit d'égalité extrême.*

AUTANT que le ciel est éloigné de la terre, autant le véritable esprit d'égalité l'est-il de l'esprit d'égalité extrême. Le premier ne consiste point à faire en sorte que tout le monde commande, ou que personne ne soit commandé, mais à obéir et à commander à ses égaux. Il ne cherche pas à n'avoir point de maîtres, mais à n'avoir que ses égaux pour maîtres.

Dans l'état de nature, les hommes naissent bien dans l'égalité : mais ils n'y saurraient rester. La société la leur fait perdre, et ils ne redeviennent égaux que par les lois.

Telle est la différence entre la démocratie réglée et celle qui ne l'est pas : que, dans la première, on n'est égal que comme citoyen ; et que, dans l'autre, on est encore égal comme magistrat, comme sénateur, comme juge, comme père, comme mari, comme maître.

La place naturelle de la vertu est auprès de la liberté : mais elle ne se trouve pas plus auprès de la liberté extrême qu'auprès de la servitude.

## CHAPITRE IV.

*Cause particulière de la corruption  
du peuple.*

Les grands succès, surtout ceux auxquels le peuple contribue beaucoup, lui donnent un tel orgueil, qu'il n'est plus possible de le conduire. Jaloux des magistrats, il le devient de la magistrature : ennemi de ceux qui gouvernent, il l'est bientôt de la constitution. C'est ainsi que la victoire de Salamine sur les Perses corrompit la république d'Athènes<sup>1</sup>; c'est ainsi que la défaite des Athéniens perdit la république de Syracuse<sup>2</sup>.

Celle de Marseille n'éprouva jamais ces grands passages de l'abaissement à la grandeur : aussi se gouverna-t-elle toujours avec sagesse; aussi conserva-t-elle ses principes.

## CHAPITRE V.

*De la corruption du principe de l'aristocratie.*

L'ARISTOCRATIE se corrompt lorsque le pouvoir des nobles devient arbitraire; il nè

<sup>1</sup> Aristote, *Politique*, Liv. V, Chap. iv.

<sup>2</sup> *Ibid.*

peut plus y avoir de vertu dans ceux qui gouvernent, ni dans ceux qui sont gouvernés.

Quand les familles régnantes observent les lois, c'est une monarchie qui a plusieurs monarques, et qui est très-bonne par sa nature : presque tous ces monarques sont liés par les lois. Mais, quand elles ne les observent pas, c'est un état despotique qui a plusieurs despotes.

Dans ce cas, la république ne subsiste qu'à l'égard des nobles, et entre eux seulement. Elle est dans le corps qui gouverne, et l'état despotique est dans le corps qui est gouverné; ce qui fait les deux corps du monde les plus désunis.

L'extrême corruption est lorsque les nobles deviennent héréditaires<sup>1</sup> : ils ne peuvent plus guère avoir de modération. S'ils sont en petit nombre, leur pouvoir est plus grand, mais leur sûreté diminue; s'ils sont en plus grand nombre, leur pouvoir est moindre, et leur sûreté plus grande ; en sorte que le pouvoir va croissant, et la sûreté diminuant, jusqu'au despote, sur la

---

<sup>1</sup> L'aristocratie se change en oligarchie.

tête duquel est l'excès du pouvoir et du danger.

Le grand nombre des nobles dans l'aristocratie héréditaire rendra donc le gouvernement moins violent : mais, comme il y aura peu de vertu, on tombera dans un esprit de nonchalance, de paresse, d'abandon, qui fera que l'état n'aura plus de force ni de ressort<sup>1</sup>.

Une aristocratie peut maintenir la force de son principe, si les lois sont telles, qu'elles fassent plus sentir aux nobles les périls et les fatigues du commandement que ses délices, et si l'état est dans une telle situation, qu'il ait quelque chose à redouter, et que la sûreté vienne du dedans, et l'incertitude du dehors.

Comme une certaine confiance fait la gloire et la sûreté d'une monarchie, il faut au contraire qu'une république redoute quelque chose<sup>2</sup>. La crainte des Perses

<sup>1</sup> Venise est une des république qui a le mieux corrigé, par ses lois, les inconvénients de l'aristocratie hérititaire.

<sup>2</sup> Justin attribue à la mort d'Épaminondas l'extinction de la vertu à Athènes. N'ayant plus d'émulation, ils dé-

maintint les lois chez les Grecs. Carthage et Rome s'intimidèrent l'une l'autre et s'affirmèrent. Chose singulière! plus ces états ont de sûreté, plus, comme des eaux trop tranquilles, ils sont sujets à se corrompre.

## CHAPITRE VI.

### *De la corruption du principe de la monarchie.*

COMME les démocraties se perdent lorsque le peuple dépouille le sénat, les magistrats et les juges, de leurs fonctions, les monarchies se corrompent lorsqu'on ôte peu à peu les prérogatives des corps ou les priviléges des villes. Dans le premier cas, on va au despotisme de tous; dans l'autre, au despotisme d'un seul.

« Ce qui perdit les dynasties de Tsin et de Soüi, dit un auteur chinois, c'est qu'au lieu de se borner, comme les anciens, à une inspection générale, seule digne du souverain, les princes voulurent gouverner tout immédiatement par eux-mê-

---

pensèrent leurs revenus en fêtes : *Frequentius scenam quam castra visentes.* Pour lors, les Macédoniens sortirent de l'obscurité. (Liv. VI.)

mes<sup>1</sup>. » L'auteur chinois nous donne ici la cause de la corruption de presque toutes les monarchies.

La monarchie se perd, lorsqu'un prince croit qu'il montre plus sa puissance en changeant l'ordre des choses qu'en le suivant, lorsqu'il ôte les fonctions naturelles des uns pour les donner arbitrairement à d'autres, et lorsqu'il est plus amoureux de ses fantaisies que de ses volontés.

La monarchie se perd, lorsque le prince, rapportant tout uniquement à lui, appelle l'état à sa capitale, la capitale à sa cour, et la cour à sa seule personne.

Enfin elle se perd, lorsqu'un prince méconnaît son autorité, sa situation, l'amour de ses peuples, et lorsqu'il ne sent pas bien qu'un monarque doit se juger en sûreté, comme un despote doit se croire en péril.

## CHAPITRE VII.

### *Continuation du même sujet.*

Le principe de la monarchie se corrompt, lorsque les premières dignités sont les mar-

<sup>1</sup> Compilation d'ouvrages faits sous les Ming, rapportée par le P. Du Halde.

ques de la première servitude, lorsqu'on ôte aux grands le respect des peuples, et qu'on les rend de vils instruments du pouvoir arbitraire.

Il se corrompt encore plus, lorsque l'honneur a été mis en contradiction avec les honneurs, et que l'on peut être à la fois couvert d'infamie <sup>1</sup> et de dignités.

Il se corrompt, lorsque le prince change sa justice en sévérité; lorsqu'il met, comme les empereurs romains, une tête de Méduse sur sa poitrine <sup>2</sup>; lorsqu'il prend cet air menaçant et terrible que Commodo faisoit donner à ses statues <sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Sous le règne de Tibère, on éleva des statues et l'on donna les ornements triomphaux aux délateurs; ce qui avilit tellement ces honneurs, que ceux qui les avoient mérités les dédaignèrent. (Fragm. de Dion, Liv. LVIII, tiré de l'*Extrait des vertus et des vices*, de Constantin Porphyrogénète.) Voyez, dans Tacite, comment Néron, sur la découverte et la punition d'une prétendue conjuration, donna à Petronius Turpilianus, à Nerva, à Tigelinus, les ornements triomphaux. (*Annal. Liv. XIV.*) Voyez aussi comment les généraux dédaignèrent de faire la guerre, parce qu'ils en méprisoient les honneurs. *Per vulgatis triumphi insignibus.* (Tacite, *Annal. Liv. XIII.*)

<sup>2</sup> Dans cet état, le prince savoit bien quel étoit le principe de son gouvernement.

<sup>3</sup> Hérodien.

Le principe de la monarchie se corrompt, lorsque des âmes singulièrement lâches tiennent vanité de la grandeur que pourroit avoir leur servitude, et qu'elles croient que ce qui fait que l'on doit tout au prince, fait que l'on ne doit rien à sa patrie.

Mais, s'il est vrai ( ce que l'on a vu dans tous les temps ) qu'à mesure que le pouvoir du monarque devient immense, sa sûreté diminue, corrompre ce pouvoir jusqu'à le faire changer de nature, n'est-ce pas un crime de lèse-majesté contre lui ?

### CHAPITRE VIII.

#### *Danger de la corruption du principe du gouvernement monarchique.*

L'inconvénient n'est pas lorsque l'étape passe d'un gouvernement modéré à un gouvernement modéré, comme de la république à la monarchie, ou de la monarchie à la république, mais quand il tombe et se précipite du gouvernement modéré au despotisme.

La plupart des peuples d'Europe sont encore gouvernés par les mœurs. Mais si, par un long abus du pouvoir, si, par une grande conquête, le despotisme s'établissoit à un

certain point, il n'y auroit pas de mœurs ni de climat qui tinssent; et, dans cette belle partie du monde, la nature humaine souffroit, au moins pour un temps, les insultes qu'on lui fait dans les trois autres.

## CHAPITRE IX.

### *Combien la noblesse est portée à défendre le trône.*

LA noblesse anglaise s'ensevelit avec Charles I<sup>er</sup> sous les débris du trône; et, avant cela, lorsque Philippe II fit entendre aux oreilles des Français le mot de liberté, la couronne fut toujours soutenue par cette noblesse qui tient à honneur d'obéir à un roi, mais qui regarde comme la souveraine infamie de partager la puissance avec le peuple.

On a vu la maison d'Autriche travaillet sans relâche à opprimer la noblesse hongroise. Elle ignoroit de quel prix elle lui seroit quelque jour. Elle cherchoit chez ces peuples de l'argent qui n'y étoit pas: elle ne voyoit pas des hommes qui y étoient. Lorsque tant de princes partageoient entre eux ces états, toutes les pièces de sa monarchie, immobiles et sans action, tomboient, pour

ainsi dire, les unes sur les autres; il n'y avoit de vie que dans cette noblesse, qui s'indigna, oublia tout pour combattre, et crut qu'il étoit de sa gloire de périr et de pardonner.

## CHAPITRE X.

### *De la corruption du principe du gouvernement despotique.*

Le principe du gouvernement despotique se corrompt sans cesse, parce qu'il est corrompu par sa nature. Les autres gouvernements périssonnent, parce que des accidents particuliers en violent le principe: celui-ci périt par son vice intérieur, lorsque quelques causes accidentielles n'empêchent point son principe de se corrompre. Il ne se maintient donc que quand des circonstances tirées du climat, de la religion, de la situation, ou du génie du peuple, le forcent à suivre quelque ordre et à souffrir quelque règle. Ces choses forcent sa nature sans la changer: sa féroce[r]té reste; elle est pour quelque temps apprivoisée.

## CHAPITRE XI.

*Effets naturels de la bonté et de la corruption des principes.*

LORSQUE les principes du gouvernement sont une fois corrompus, les meilleures lois deviennent mauvaises, et se tournent contre l'état; lorsque les principes en sont sains, les mauvaises ont l'effet des bonnes: la force du principe entraîne tout.

Les Crétois, pour tenir les premiers magistrats dans la dépendance des lois, employoient un moyen bien singulier: c'étoit celui de l'*insurrection*. Une partie des citoyens se soulevoit<sup>1</sup>, mettoit en fuite les magistrats; et les obligeoit de rentrer dans la condition privée. Cela étoit censé fait en conséquence de la loi. Une institution pareille, qui établissoit la sédition pour empêcher l'abus du pouvoir, sembloit devoir renverser quelque république que ce fût; elle ne détruisit pas celle de Crète: voici pourquoi<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Aristote, *Politique*, Liv. II, Chap. x.

<sup>2</sup> On se réunissoit toujours d'abord contre les ennemis

dehors; ce qui s'appeloit *syncretisme*. (*Plutarque*, *Ures morales*, page 88.)

Lorsque les anciens vouloient parler d'un peuple qui avoit le plus grand amour pour la patrie, ils citoient les Crétois. *La patrie*, disoit Platon<sup>1</sup>, nom si tendre aux Crétois. Ils l'appeloient d'un nom qui exprime l'amour d'une mère pour ses enfants<sup>2</sup>. Or, l'amour de la patrie corrige tout.

Les lois de Pologue ont aussi leur *insurrection*. Mais les inconvenients qui en résultent font bien voir que le seul peuple de Crète étoit en état d'employer avec succès un pareil remède.

Les exercices de la gymnastique, établis chez les Grecs, ne dépendirent pas moins de la bonté du principe du gouvernement. « Ce furent les Lacédémoniens et les Crétois, dit Platon<sup>3</sup>, qui ouvrirent ces académies fameuses qui leur firent tenir dans le monde un rang si distingué. La pudeur s'alarma d'abord : mais elle céda à l'utilité publique. » Du temps de Platon, ces institutions étoient admirables<sup>4</sup> : elles

<sup>1</sup> République, Liv. IX.

<sup>2</sup> Plutarque, Œuvres morales, au traité, Si l'homme d'âge doit se mêler des affaires publiques.

<sup>3</sup> République, Liv. V.

<sup>4</sup> La gymnastique se divisoit en deux parties : la danse

se rapportoient à un grand objet, qui étoit l'art militaire. Mais, lorsque les Grecs n'eurent plus de vertu, elles détruisirent l'art militaire même : on ne descendit plus sur l'arène pour se former, mais pour se corrompre<sup>1</sup>.

Plutarque nous dit<sup>2</sup> que, de son temps, les Roms pensoient que ces jeux avoient été la principale cause de la servitude où étoient tombés les Grecs. C'étoit, au contraire, la servitude des Grecs qui avoit corrompu ces exercices. Du temps de Plutarque<sup>3</sup>, les parcs où l'on combattoit à nu,

et là lutte. On voyoit, en Grèce, les danses armées des Eurètes ; à Lacédémone, celles de Castor et de Pollux ; à Athènes, les danses armées de Pallas, très-propres pour ceux qui ne sont pas encore en âge d'aller à la guerre. La lutte est l'image de la guerre, dit Platon (*des Lois*, Liv. VII.) Il loue l'antiquité de n'avoir établi que deux danses : la pacifique et la pyrrhique. Voyez comment cette dernière danse s'appliquoit à l'art militaire. (Platon, *ibid.*)

..... Aut libidinosæ  
Ledæas Lacedæmonis palæstras.

(Martial, Lib. IV, epigr. 55.)

\* Œuvres morales, ou traité, Des demandes de choses romaines.

<sup>1</sup> Plutarque, *ibid.*

et les jeux de la lutte, rendoient les jeunes gens lâches, les portoient à un amour infâme, et n'en faisoient que des baladins : mais, du temps d'Epaminondas, l'exercice de la lutte faisoit gagner aux Thébains la bataille de Leuctres<sup>1</sup>.

Il y a peu de lois qui ne soient bonnes, lorsque l'état n'a point perdu ses principes ; et, comme disoit Epicure en parlant des richesses, ce n'est point la liqueur qui est corrompue, c'est le vase.

## CHAPITRE XII.

### *Continuation du même sujet.*

ON prenoit à Rome les juges dans l'ordre des sénateurs. Les Gracques transportèrent cette prérogative aux chevaliers. Drusus la donna aux sénateurs et aux chevaliers ; Sylla aux sénateurs seuls ; Cotta aux sénateurs, aux chevaliers, et aux trésoriers de l'épargne. César exclut ces derniers. Antoine fit des déouries de sénateurs, de chevaliers et de centuriens.

Quand une république est corrompue, on ne peut remédier à aucun des maux qui naissent

---

<sup>1</sup> Plaueuse, Œuvres morales, Propos de table, Liv. II.

sent, qu'en étant la corruption, et en rappelant les principes : toute autre corruption est ou inutile ou un nouveau mal. Pendant que Rome conserva ses principes, les jugemens purent être sans abus entre les mains des sénateurs : mais, quand elle fut corrompue, à quelque corps que ce fût qu'on transportât les jugemens, aux sénateurs, aux chevaliers, aux trésoriers de l'épargne, à deux de ces corps, à tous les trois ensemble, à quelque autre corps que ce fût, on étoit toujours mal. Les chevaliers n'avoient pas plus de vertu que les sénateurs, les trésoriers de l'épargne pas plus que les chevaliers, et ceux-ci aussi peu que les centurions.

Lorsque le peuple de Rome eut obtenu qu'il auroit part aux magistratures patriciennes, il étoit naturel de penser que ses flatteurs alloient être les arbitres du gouvernement. Non : l'on vit ce peuple, qui rendoit les magistratures communes aux plébériens, élire toujours des patriciens. Parce qu'il étoit vertueux, il étoit magnanime ; parce qu'il étoit libre, il dédaignoit le pouvoir. Mais, lorsqu'il eut perdu ses principes, plus il eut de pouvoir, moins il eut de ménagements, jusqu'à ce qu'enfin, devenu son propre ty-

ran et son propre esclave, il perdit la force de la liberté, pour tomber dans la foiblesse de la licence.

### CHAPITRE XIII.

*Effet du serment chez un peuple vertueux.*

Il n'y a point eu de peuple, dit Tite-Live<sup>1</sup>, où la dissolution se soit plus tard introduite que chez les Romains, et où la modération et la pauvreté aient été plus long-temps honorées.

Le serment eut tant de force chez ce peuple, que rien ne l'attacha plus aux lois. Il fit bien des fois, pour l'observer, ce qu'il n'aurait jamais fait pour la gloire ni pour la patrie.

Quintius Cincinnatus, consul, ayant voulu lever une armée dans la ville contre les Eques et les Volsques, les tribuns s'y opposèrent. « Eh bien ! dit-il, que tous ceux qui ont fait serment au consul de l'année précédente marchent sous mes enseignes<sup>2</sup>. » En vain les tribuns s'écrièrent-

<sup>1</sup> Liv. I.

<sup>2</sup> Ibid. Liv. III.

ils qu'on n'étoit plus lié par ce serment ; que, quand on l'avoit fait, Quintius étoit un homme privé : le peuple fut plus religieux que ceux qui se mêloient de le conduire ; il n'écouta ni les distinctions ni les interprétations des tribuns.

Lorsque le même peuple voulut se retirer sur le Mont-Sacré, il se sentit retenir par le serment qu'il avoit fait aux consuls de les suivre à la guerre<sup>1</sup>. Il forma le dessein de les tuer : on lui fit entendre que le serment n'en subsisteroit pas moins. On peut juger de l'idée qu'il avoit de la violation du serment, par le crime qu'il vouloit commettre.

Après la bataille de Cannes, le peuple effrayé voulut se retirer en Sicile : Scipion lui fit jurer qu'il resteroit à Rome ; la crainte de violer leur serment surmonta toute autre crainte. Rome étoit un vaisseau tenu par deux amarres dans la tempête : la religion et les mœurs.

<sup>1</sup> Tite-Live, Liv. II.

## CHAPITRE XIV.

*Comment le plus petit changement dans la constitution entraîne la ruine des principes.*

ARISTOTE nous parle de la république de Carthage comme d'une république très-bien réglée. Polybe nous dit qu'à la seconde guerre punique <sup>1</sup> il y avoit à Carthage cet inconvenient, que le sénat avoit perdu presque toute son autorité. Tite-Live nous apprend que, lorsque Annibal retourna à Carthage, il trouva que les magistrats et les principaux citoyens détournqient à leur profit les revenus publics, et abusoiént de leur pouvoir. La vertu des magistrats tomba donc avec l'autorité du sénat; tout coula du même principe.

On connaît les prodiges de la censure chez les Romains. Il y eut un temps où elle devint pesante; mais on la soutint, parce qu'il y avoit plus de luxe que de corruption. Claudio l'affaiblit: et, par cet assoublissement, la corruption devint encore plus grande que le luxe; et la censure s'abîmit,

---

<sup>1</sup> Environ cent ans après.

pour ainsi dire , d'elle-même <sup>1</sup>. Troublée, demandée, reprise, quittée, elle fut entièrement interrompue jusqu'au temps où elle devint inutile, je veux dire les règnes d'Auguste et de Claude.

## CHAPITRE XV.

*Moyens très-efficaces pour la conservation des trois principes.*

Je ne pourrai me faire entendre que lorsqu'on aura lu les quatre chapitres suivants.

## CHAPITRE XVI.

*Propriétés distinctives de la république.*

Il est de la nature d'une république qu'elle n'aît qu'un petit territoire : sans cela, elle ne peut guère subsister. Dans une grande république, il y a de grandes fortunes, et par conséquent peu de modération dans les esprits : il y a de trop grands dépôts à mettre entre les mains d'un citoyen ; les intérêts se particularisent : un homme sent d'abord qu'il

---

<sup>1</sup> Voyez Dion, Liv. XXXVIII ; la vie de Cicéron, dans Plutarque ; Cicéron à Atticus, Liv. IV, lett. 10 et 15, &conius sur Cicéron, de Divinatione.

peut être heureux, grand, glorieux, sans sa patrie; et bientôt qu'il peut être seul grand sur les ruines de sa patrie.

Dans une grande république, le bien commun est sacrifié à mille considérations; il est subordonné à des exceptions; il dépend des accidents. Dans une petite, le bien public est mieux senti, mieux connu, plus près de chaque citoyen; les abus y sont moins étendus, et par conséquent moins protégés.

Ce qui fit subsister si long-temps Lacédémone, c'est qu'après toutes ses guerres elle resta toujours avec son territoire. Le seul but de Lacédémone étoit la liberté; le seul avantage de sa liberté, c'étoit la gloire.

Ce fut l'esprit des républiques grecques de se contenter de leurs terres comme de leurs lois. Athènes prit de l'ambition, et en donna à Lacédémone: mais ce fut plutôt pour commander à des peuples libres que pour gouverner des esclaves, plutôt pour être à la tête de l'union que pour la rompre. Tout fut perdu lorsqu'une monarchie s'éleva; gouvernement dont l'esprit est plus tourné vers l'agrandissement.

Sans des circonstances particulières<sup>1</sup>, il est difficile que tout autre gouvernement que le républicain puisse subsister dans une seule ville. Un prince d'un si petit état chercheroit naturellement à opprimer, parce qu'il auroit une grande puissance; et peu de moyens pour en jouir ou pour la faire respecter: il feroit donc beaucoup ses peuples. D'un autre côté, un tel prince seroit aisément opprimé par une force étrangère, ou même par une force domestique: le peuple pourroit, à tous les instants, s'assembler et se réunir contre lui. Or, quand un prince d'une ville est chassé de sa ville, le procès est fini: s'il a plusieurs villes, le procès n'est qu'commencé.

## CHAPITRE XVII.

### *Propriétés distinctives de la monarchie.*

Un état monarchique doit être d'une grandeur médiocre. S'il étoit petit, il se formeroit en république: s'il étoit fort étendu, les principaux de l'état, grands par eux-mêmes, n'étant point sous les yeux du prince, ayant

<sup>1</sup> Comme quand un petit souverain se maintient entre deux grands états par leur jalousie mutuelle: mais il existe que précairement.

leur cour hors de sa cour, assurés d'ailleurs contre les exécutions promptes par les lois et par les mœurs, pourroient cesser d'obéir; ils ne craindroient pas une punition trop lente et trop éloignée.

Aussi Charlemagne eut-il à peine fondé son empire, qu'il fallut le diviser; soit que les gouverneurs des provinces n'obéissent pas; soit que, pour les faire mieux obéir, il fût nécessaire de partager l'empire en plusieurs royaumes.

Après la mort d'Alexandre, son empire fut partagé. Comment ces grands de Grèce et de Macédoine, libres, ou du moins chefs des conquérans répandus dans cette vaste conquête, auroient-ils pu obéir?

Après la mort d'Attila, son empire fut dissipé: tant de rois qui n'étoient plus contents ne pouvoient point reprendre des chaînes.

Le prompt établissement du pouvoir sans bornes est le remède qui, dans ces cas, peut prévenir la dissolution: nouveau malheur après celui de l'agrandissement!

Les fleuves courent se mêler dans la mer: les monarchies vont se perdre dans le despotisme.

## CHAPITRE XVIII.

*Que la monarchie d'Espagne étoit dans un cas particulier.*

Qu'on ne cite point l'exemple de l'Espagne; elle prouve plutôt ce que je dis. Pour garder l'Amérique, elle fit ce que le despotisme même ne fait pas : elle en détruisit les habitants. Il fallut, pour conserver sa colonie, qu'elle la tint dans la dépendance de sa subsistance même.

Elle essaya le despotisme dans les Pays-Bas; et, sitôt qu'elle l'eut abandonné, ses embarras augmentèrent. D'un côté, les Wallons ne vouloient pas être gouvernés par les Espagnols; et, de l'autre, les soldats espagnols ne vouloient pas obéir aux officiers wallons<sup>1</sup>.

Elle ne se maintint dans l'Italie qu'à force de l'enrichir et de se ruiner: car ceux qui auroient voulu se défaire du roi d'Espagne, n'étoient pas, pour cela, d'humeur à renoncer à son argent.

<sup>1</sup> Voyez l'*Histoire des Provinces-Unies*, par M. Le Clez.

## CHAPITRE XIX.

*Propriétés distinctives du gouvernement despotique.*

Un grand empire suppose une autorité despotique dans celui qui gouverne. Il faut que la promptitude des résolutions supplée à la distance des lieux où elles sont envoyées; que la crainte empêche la négligence du gouverneur ou du magistrat éloigné: que la loi soit dans une seule tête, et qu'elle change sans cesse, comme les accidents qui se multiplient toujours dans l'état, à proportion de sa grandeur,

## CHAPITRE XX.

*Conséquence des chapitres précédents.*

QUE, si la propriété naturelle des petits états est d'être gouvernés en république, celle des médiocres d'être soumis à un monarque, celle des grands empires d'être dominés par un despote; il suit que, pour conserver les principes du gouvernement établi, il faut maintenir l'état dans la grandeur qu'il avoit déjà, et que cet état changera d'esprit à mesure qu'on rétrécira ou qu'on étendra ses limites.

## CHAPITRE XXI.

*De l'empire de la Chine.*

AVANT de finir ce Livre, je répondrai à une objection qu'on peut faire sur tout ce que j'ai dit jusqu'ici :

Nos missionnaires nous parlent du vaste empire de la Chine comme d'un gouvernement admirable, qui mêle ensemble dans son principe la crainte, l'honneur et la vertu. J'ai donc posé une distinction vainue lorsque j'ai établi les principes des trois gouvernements.

J'ignore ce que c'est que cet honneur dont on parle, chez des peuples à qui on ne fait rien faire qu'à coups de bâton<sup>1</sup>.

De plus, il s'en faut beaucoup que nos commerçants nous donnent l'idée de cette vertu dont nous parlent nos missionnaires : on peut les consulter sur les brigandages des mandarins<sup>2</sup>. Je prends encore à témoin le grand homme milord Anson.

D'ailleurs, les lettres du P. Parennin, sur

<sup>1</sup> C'est le batou qui gouverne la Chine ; dit le P. Du Halde.

<sup>2</sup> Voyez, entre autres, la Relation de Kanga.

le procès que l'empereur fit faire à des princes du sang néophytes<sup>1</sup> qui lui avoient déplu, nous font voir un plan de tyrannie constamment suivi, et des injures faites à la nature humaine avec règle, c'est-à-dire, de sang-froid.

Nous avons encore les lettres de M. de Mairan et du même P. Parénin sur le gouvernement de la Chine. Après des questions et des réponses très-sensées, le merveilleux s'est évanoui.

Ne pourroit-il pas se faire que les missionnaires auroient été trompés par une apparence d'ordre; qu'ils auroient été frappés de cet exercice continué de la volonté d'un seul; par lequel ils sont gouvernés eux-mêmes, et qu'ils aiment tant à trouver dans les cours des rois des Indes, parce que, n'y allant que pour y faire de grands changements, il leur est plus aisë de contraincre les princes qu'ils peuvent tout faire, qu'il ne persuade aux peuples qu'ils peuvent tout souffrir<sup>2</sup>?

<sup>1</sup> Des la famille des Souzima. (Les très-évidentes 18  
Recueils.)

<sup>2</sup> Voyez, dans le P. Du Halde, comment les missionnaires

Enfin, il y a souvent quelque chose de vrai dans les erreurs mêmes. Des circonstances particulières, et peut-être unes qui peuvent faire que le gouvernement de la Chine ne soit pas aussi corrompu qu'il devroit l'être. Des causes, tirées la plupart du physique, du climat, ont pu forcer les causes morales dans ce pays, et faire des espèces de prodiges.

Le climat de la Chine est tel, qu'il favorise prodigieusement la propagation de l'espèce humaine. Les femmes y sont d'une fécondité si grande, que l'on ne voit rien de pareil sur la terre. La tyrannie la plus cruelle n'y arrête point le progrès de la propagation. Le prince n'y peut pas dire, comme Pharaon : *Opprimons-les avec sagesse.* Il seroit plutôt réduit à former le souhait de Néron, que le genre humain n'eût qu'une tête. Malgré la tyrannie, la Chine, par la force du climat, se peuplera toujours, et triomphera de la tyrannie.

voisins se rapprirent de l'autorité de Cambi pour faire taire les mandarins, qui disoient toujours que, par les lois du pays, un esclave étranger ne peavoit être établi dans l'empire.

La Chine, comme tous les pays où croît le riz<sup>1</sup>, est sujette à des famines fréquentes. Lorsque le peuple meurt de faim, il se disperse pour chercher de quoi vivre : il se forme de toutes parts des bandes de trois, quatre ou cinq cents voleurs. La plupart sont d'abord exterminées ; d'autres se grossissent, et sont exterminées encore. Mais, dans un si grand nombre de provinces, et si éloignées, il peut arriver que quelque troupe fasse fortune : elle se maintient, se fortifie, se forme en corps d'armée, va droit à la capitale, et le chef monte sur le trône.

Telle est la nature de la chose, que le mauvais gouvernement y est d'abord puni. Le désordre y naît soudain, parce que ce peuple prodigieux y manque de subsistances. Ce qui fait que, dans d'autres pays, on revient si difficilement des abus, c'est qu'ils n'y ont pas des effets sensibles ; le prince n'y est pas averti d'une manière prompte et éclatante, comme il l'est à la Chine.

Il ne sentira point, comme nos princes,

<sup>1</sup> Voyez Liv. XXIII, Chap. XIV.

que, s'il gouverne mal, il sera moins heureux dans l'autre vie, moins puissant et moins riche dans celle-ci : il saura que, si son gouvernement n'est pas bon, il perdra l'empire et la vie.

Ce comme, malgré les expositions d'enfants, le peuple augmente toujours à la Chine<sup>1</sup>, il faut un travail infatigable pour faire produire aux terres de quoi le nourrir ; cela demande une grande attention de la part du gouvernement. Il est, à tous les instants, intéressé à ce que tout le monde puisse travailler sans crainte d'être frustré de ses peines. Ce doit moins être un gouvernement civil qu'un gouvernement domestique.

Voilà ce qui a produit les règlements dont on parle tant. On a voulu faire régner les lois avec le despotisme : mais ce qui est joint avec le despotisme n'a plus de force. En vain ce despotisme, pressé par ses malheurs, a-t-il voulu s'enchaîner ; il s'arme de ses chaînes, et devient plus terrible encore.

La Chine est donc un état despotique,

<sup>1</sup> Voyez le Mémoire d'un Tsongtou, pour qu'en déb.  
[Lettres édifiantes, 2<sup>e</sup> Recueil.]

dont le principe est la crainte. Peut-être que, dans les premières dynasties, l'empire n'étant pas si étendu, le gouvernement déclinait un peu de cet esprit. Mais aujourd'hui cela n'est pas.

## LIVRE IX.

### DES LOIS, DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT AVEC LA FORCE DÉFENSIVE.

#### CHAPITRE PREMIER.

*Comment les républiques pourvoient à leur sûreté.*

Si une république est petite, elle est détruite par une force étrangère ; si elle est grande, elle se détruit par un vice intérieur.

Ce double inconveniencie infeste également les démocraties et les aristocraties, soit qu'elles soient bonnes, soit qu'elles soient mauvaises. Le mal est dans la chose même : il n'y a aucune forme qui puisse y remédier.

Ainsi il y a grande apparence que les hommes auroient été à la fin obligés de vivre toujours sous le gouvernement d'un seul, s'ils n'ayoient imaginé une manière de constitution qui a tous les avantages intérieurs du gouvernement républicain et la force extérieure du monarchique. Je parle de la république fédérative.

Cette forme de gouvernement est une convention par laquelle plusieurs corps politiques consentent à devenir citoyens d'un état plus grand qu'ils veulent former. C'est une société de sociétés qui en font une nouvelle, qui peut s'agrandir par de nouveaux associés qui se sont unis.

Ce furent ces associations qui firent fleurir si long-temps le corps de la Grèce. Par elles les Romains attaquèrent l'univers, et par elles seules l'univers se défendit contre eux; et, quand Rome fut parvenue au comble de sa grandeur, ce fut par des associations derrière le Danube et le Rhin, associations que la frayeur avoit fait faire, que les barbares purent lui résister.

C'est par là que la Hollande<sup>1</sup>, l'Allemagne, les ligues suisses, sont regardées en Europe comme des républiques éternnelles.

Les associations des villes étoient autrefois plus nécessaires qu'elles ne le sont aujourd'hui. Une cité sans puissance courroît de plus grands périls. La conquête lui faisoit

<sup>1</sup> Elle est formée par environ cinquante républiques, toutes différentes les unes des autres. (*Etat des Provinces Unies*, par M. Janisson.)

perdre, non-seulement la puissance exécutive et la législative, comme aujourd'hui; mais encore tout ce qu'il y a de propriété parmi les hommes<sup>1</sup>.

Cette sorte de république, capable de résister à la force extérieure, peut se maintenir dans sa grandeur, sans que l'intérieur se corrompe : la forme de cette société prévient tous les inconvénients.

Celui qui voudroit usurper ne pourroit guère être également accrédité dans tous les états confédérés. S'il se rendoit trop puissant dans l'un, il alarmeroit tous les autres ; s'il subjuguoit une partie, celle qui scroit libre encore pourroit lui résister avec des forces indépendantes de celles qu'il auroit usurpées, et l'accabler avant qu'il eût achevé de s'établir.

S'il arrive quelque sédition chez un des membres confédérés, les autres peuvent l'apaiser. Si quelques abus s'introduisent quelque part, ils sont corrigés par les parties saines. Cet état peut périr d'un côté sans périr de l'autre ; la confédération peut être

<sup>1</sup> Liberté civile, biens, femmes, enfants, temples, et pultures même.

dissoute, et les confédérés rester souverains.

Composé de petites républiques, il jouit de la bonté du gouvernement intérieur de chacune; et, à l'égard du dehors, il a, par la force de l'association, tous les avantages des grandes monarchies.

## CHAPITRE II.

*Que la constitution fédérative doit être composée d'états de même nature, surtout d'états républicains.*

Les Cananéens furent détruits, parce que c'étoient de petites monarchies qui ne s'étoient point confédérées, et qui ne se défendirent pas en commun. C'est que la nature des petites monarchies n'est pas la confédération.

La république fédérative d'Allemagne est composée de villes libres et de petits états soumis à des princes. L'expérience fait voir qu'elle est plus imparfaite que celle de Hollande et de Suisse.

L'esprit de la monarchie est la guerre et l'agrandissement : l'esprit de la république est la paix et la modération. Ces deux sortes de gouvernements ne peuvent, que d'un

manière forcée, subsister dans une république fédérative.

Aussi voyons-nous, dans l'histoire romaine, que, lorsque les Véiens eurent choisi un roi, toutes les petites républiques de Toscane les abandonnèrent. Tout fut perdu en Grèce, lorsque les rois de Macédoine obtinrent une place parmi les Amphytyons.

La république fédérative d'Allemagne, composée de princes et de villes libres, subsiste, parce qu'elle a un chef, qui est en quelque façon le magistrat de l'union, et en quelque façon le monarque.

### CHAPITRE III.

*Autres choses requises dans la république fédérative.*

DANS la république de Hollande, une province ne peut faire une alliance sans le consentement des autres. Cette loi est très-bonne, et même nécessaire dans la république fédérative. Elle manque dans la constitution germanique, où elle préviendroit les malheurs qui y peuvent arriver à tous ces membres par l'imprudence, l'ambition

ou l'avarice d'un seul. Une république qui s'est unie par une confédération politique s'est donnée entière, et n'a plus rien à donner.

Il est difficile que les états qui s'associent soient de même grandeur, et aient une puissance égale. La république des Lyciens <sup>1</sup> étoit une association de vingt-trois villes ; les grandes avoient trois voix dans le conseil commun ; les médiocres , deux ; les petites , une. La république de Hollande est composée de sept provinces , grandes ou petites , qui ont chacune une voix.

Les villes de Lycie <sup>2</sup> payoient les charges selon la proportion des suffrages. Les provinces de Hollande ne peuvent suivre cette proportion ; il faut qu'elles suivent celle de leur puissance.

En Lycie <sup>3</sup> , les juges et les magistrats des villes étoient élus par le conseil commun , et selon la proportion que nous avons dite. Dans la république de Hollande , ils ne sont point élus par le conseil commun , et chaque ville nomme ses magistrats. S'il falloit don-

<sup>1</sup> Strabon; Liv. XIV.

<sup>2</sup> Ibid.

<sup>3</sup> Ibid.

ner un modèle d'une belle république fédérative, je prendrois la république de Lycie.

## CHAPITRE IV.

*Comment les états despotiques pourvoient à leur sûreté.*

COMME les républiques pourvoient à leur sûreté en s'unissant, les états despotiques le font en se séparant, et en se tenant, pour ainsi dire, seuls. Ils sacrifient une partie du pays, ravagent les frontières, et les rendent désertes, le corps de l'empire devient inaccessible.

Il est reçu en géométrie, que plus les corps ont d'étendue, plus leur circonférence est relativement petite. Cette pratique de dévaster les frontières est donc plus tolérable dans les grands états que dans les médiocres.

Cet état fait contre lui-même tout le mal que pourroit faire un cruel ennemi, mais un ennemi qu'on ne pourroit arrêter.

L'état despotique se conserve par une autre sorte de séparation, qui se fait en mettant les provinces éloignées entre les mains d'un prince qui en soit feudataire. Le Mongol, la Perse, les empereurs de la Chine, ont leurs feudataires : et les Turcs se sont très-

bien trouvés d'avoir mis entre leurs ennemis et eux, les Tartares, les Moldaves, les Valaques, et autrefois les Transylvains.

## CHAPITRE V.

### *Comment la monarchie pourvoit à sa sûreté.*

LA monarchie ne se détruit pas elle-même comme l'état despotique : mais un état d'une grandeur médiocre pourroit être d'abord envahi. Elle a donc des places fortes qui défendent ses frontières, et des armées pour défendre ses places fortes. Le plus petit terrain s'y dispute avec art, avec courage, avec opiniâtreté. Les états despotiques font entre eux des invasions ; il n'y a que les monarchies qui fassent la guerre.

Les places fortes appartiennent aux monarchies; les états despotiques craignent d'en avoir. Ils n'osent les confier à personne; car personne n'y aime l'état et le prince.

## CHAPITRE VI.

### *De la force défensive des états en général.*

POUR qu'un état soit dans sa force, il faut que sa grandeur soit telle, qu'il y ait un rapport de la vitesse avec laquelle on peut exercer contre lui quelque entreprise, et l'

promptitude qu'il peut employer pour la rendre vainc. Comme celui qui attaque peut d'abord paroître partout, il faut que celui qui défend puisse se montrer partout aussi; et, par conséquent, que l'étendue de l'état soit médiocre, afin qu'elle soit proportionnée au degré de vitesse que la nature a donné aux hommes pour se transporter d'un lieu à un autre.

La France et l'Espagne sont précisément de la grandeur requise. Les forces se communiquent si bien, qu'elles se portent d'abord là où l'on veut; les armées s'y joignent et passent rapidement d'une frontière à l'autre, et l'on n'y craint aucune des choses qui ont besoin d'un certain temps pour être exécutées.

En France, par un bonheur admirable, la capitale se trouve plus près des différentes frontières justement à proportion de leur faiblesse, et le prince y voit mieux chaque partie de son pays, à mesure qu'elle est plus exposée.

Mais, lorsqu'un vaste état, tel que la Perse, est attaqué, il faut plusieurs mois pour que les troupes dispersées puissent s'assembler; une force pas leur marche pendant tant

de temps , comme on fait pendant quinze jours. Si l'armée qui est sur la frontière est battue , elle est sûrement dispersée , parce que ses retraites ne sont pas prochaines. L'armée victorieuse , qui ne trouve pas de résistance , s'avance à grandes journées , pa-roît devant là capitale , et en forme le siège , lorsqu'à peine les gouverneurs des provinces peuvent être ayertis d'envoyer du secours. Ceux qui jugent la révolution prochaine la hâtent en n'obéissant pas : car des gens fidèles uniquement parce que la punition est proche , ne le sont plus dès qu'elle est éloignée ; ils travaillent à leurs intérêts particuliers. L'empire se dissout , la capitale est prise , et le conquérant dispute les provinces avec les gouverneurs.

La vraie puissance d'un prince ne consiste pas tant dans la facilité qu'il a à conquérir que dans la difficulté qu'il y a à l'attaquer , et , si j'ose parler ainsi , dans l'immutabilité de sa condition. Mais l'agrandissement des états leur fait montrer de nouveaux côtés par où on peut les prendre.

Ainsi , comme les monarques doivent avoir de la sagesse pour augmenter leur puissance , ils ne doivent pas avoir moins ,

de prudence afin de la horner. En faisant cesser les inconveniens de la petitesse, il faut qu'ils aient toujours l'œil sur les inconveniens de la grandeur.

## CHAPITRE VII.

### *Réflexions.*

Les ennemis d'un grand prince qui a si long-temps régné l'ont mille fois accusé, plutôt, je crois, sur leurs craintes que sur leurs raisons, d'avoir formé et conduit le projet de la monarchie universelle. S'il y avoit réussi, rien n'auroit été plus fatal à l'Europe, à ses anciens sujets, à lui, à sa famille. Le ciel, qui connoît les vrais avantages, l'a mieux servi par des défaites qu'il n'auroit fait par des victoires. Au lieu de le rendre le seul roi de l'Europe, il le favorisa plus en le rendant le plus puissant de tous.

Sa nation, qui, dans les pays étrangers, n'est jamais touchée que de ce qu'elle a quitté; qui, en partant de chez elle, regarde la gloire comme le souverain bien, et, dans les pays éloignés, comme un obstacle à son retour; qui indispose par ses bonnes qualités mêmes, parce qu'elle paroît y joindre du

mépris; qui peut supporter les blessures, les périls et les fatigues, et non pas la perte de ses plaisirs; qui n'aime rien tant que sa gaieté, et se console de la perte d'une bataille lorsqu'elle a chanté le général, n'aurait jamais été jusqu'au bout d'une entreprise qui ne peut manquer dans un pays sans manquer dans tous les autres, ni manquer un moment sans manquer pour toujours.

## CHAPITRE VIII.

*Cas où la force défensive d'un état est inférieure à sa force offensive.*

C'ETOIT le mot du sire de Coucy au roi Charles V, « que les Anglais ne sont jamais si foibles, ni si aisés à vaincre, que chez eux. » C'est ce qu'on disoit des Romains; c'est ce qu'éprouvèrent les Carthaginois; c'est ce qui arrivera à toute puissance qui a envoyé au loin des armées, pour réunir, par la force de la discipline et du pouvoir militaire, ceux qui sont divisés chez eux par des intérêts politiques ou civils. L'état se trouve faible à cause du mal qui reste toujours, et il a été encore affoibli par le remède.

La maxime du sire de Coucy est une exception à la règle générale, qui veut qu'on n'entreprene point de guerres lointaines. Et cette exception confirme bien la règle, puisqu'elle n'a lieu que contre ceux qui ont eux-mêmes violé la règle.

## CHAPITRE IX.

### *De la force relative des états.*

TOUTE grandeur, toute force, toute puissance, est relative. Il faut bien prendre garde qu'en cherchant à augmenter la grandeur réelle, on ne diminue la grandeur relative.

Vers le milieu du règne de Louis XIV, la France fut au plus haut point de sa grandeur relative. L'Allemagne n'avoit point encore les grands monarques qu'elle a eus depuis, L'Italie étoit dans le même cas. L'Ecosse et l'Angleterre ne formoient point un corps de monarchie. L'Aragon n'en formoit point un avec la Castille; les parties séparées de l'Espagne en étoient affoiblies, et l'affoiblissaient. La Moscovie n'étoit pas plus connue en Europe que la Crimée.

## CHAPITRE X.

*De la faiblesse des états voisins.*

LORSQU'ON a pour voisin un état qui est dans sa décadence, on doit bien se garder de hâter sa ruine, parce qu'on est, à cet égard, dans la situation la plus heureuse où l'on puisse être, n'y ayant rien de si commode pour un prince que d'être auprès d'un autre qui reçoit pour lui tous les coups et tous les outrages de la fortune. Et il est rare que, par la conquête d'un pareil état, on augmente autant en puissance réelle qu'on a perdu en puissance relative.

# LIVRE X.

DES LOIS, DANS LE RAPPORT QU'ELLES ONT  
AVEC LA FORCE OFFENSIVE

## CHAPITRE PREMIER.

*De la force offensive.*

LA force offensive est réglée par le droit des gens, qui est la loi politique des nations considérées dans le rapport qu'elles ont les unes avec les autres.

## CHAPITRE II.

*De la guerre.*

LA vie des états est comme celle des hommes. Ceux-ci ont droit de tuer dans le cas de la défense naturelle ; ceux-là ont droit de faire la guerre pour leur propre conservation.

Dans le cas de la défense naturelle, j'ai droit de tuer, parce que ma vie est à moi, comme la vie de celui qui m'attaque est à lui : de même un état fait la guerre, parce que sa conservation est juste comme toute autre conservation.

Entre les citoyens, le droit de la défense naturelle n'emporte point avec lui la nécessité de l'attaquer. Au lieu d'attaquer, ils n'ont qu'à recourir aux tribunaux. Ils ne peuvent donc exercer le droit de cette défense que dans les cas momentanés où l'on seroit perdu si l'on attendoit le secours des lois. Mais, entre les sociétés, le droit de la défense naturelle entraîne quelquefois la nécessité d'attaquer; lorsqu'un peuple voit qu'une plus longue paix en mettroit un autre état de le détruire, et que l'attaque est, dans ce moment, le seul moyen d'empêcher cette destruction.

Il suit de là que les petites sociétés ont plus souvent le droit de faire la guerre que les grandes, parce qu'elles sont plus souvent dans le cas de craindre d'être détruites.

Le droit de la guerre dérive donc de la nécessité et du juste rigide. Si ceux qui dirigent la conscience ou les conseils des princes ne se tiennent pas là, tout est perdu; et, lorsqu'on se fondera sur des principes arbitraires de gloire, de bienséance, d'utilité, ces flots de sang inonderont la terre.

Que l'on ne parle pas surtout de la gloire du prince: sa gloire seroit son orgueil; c'est

une passion, et non pas un droit légitime.

Il est vrai que la réputation de sa puissance pourroit augmenter les forces de son état; mais la réputation de sa justice les augmenteroit tout de même.

### CHAPITRE III.

#### *Du droit de conquête.*

Du droit de la guerre dérive celui de conquête, qui est la conséquence; il en doit donc suivre l'esprit.

Lorsqu'un peuple est conquis, le droit que le conquérant a sur lui sait quatre sortes de lois; la loi de la nature, qui fait que tout tend à la conservation des espèces; la loi de la lumière naturelle, qui veut que nous fassions à autrui ce que nous voudrions qu'on nous fit; la loi qui forme les sociétés politiques, qui sont telles, que la nature n'en a point borné la durée; enfin la loi tirée de la chose même. La conquête est une acquisition: l'esprit d'acquisition porte avec lui l'esprit de conservation et d'usage, et non pas celui de destruction.

Un état qui en a conquis un autre le traite d'une des quatre manières suivantes: il continue à le gouverner selon ses lois, et ne

prend pour lui que l'exercice du gouvernement politique et civil; ou il lui donne un nouveau gouvernement politique et civil; ou il détruit la société, et la disperse dans d'autres; ou enfin il extermine tous les citoyens.

La première manière est conforme au droit des gens que nous suivons aujourd'hui; la quatrième est plus conforme au droit des gens des Romains: sur quoi je laisse à juger à quel point nous sommes devenus meilleurs. Il faut rendre ici hommage à nos temps modernes, à la raison présente, à la religion d'aujourd'hui, à notre philosophie, à nos mœurs:

Les auteurs de notre droit public, fondés sur les histoires anciennes, étant sortis des cas rigides, sont tombés dans de grandes erreurs. Ils ont donné dans l'arbitraire; ils ont supposé dans les conquérants un droit, je ne sais quel, de tuer; ce qui leur a fait des conséquences terribles comme le principe, et établir des maximes que les conquérants eux-mêmes, lorsqu'ils ont eu le moindre sens, n'ont jamais prises. Il est clair que, lorsque la conquête est faite, le conquérant n'a plus le droit de tuer, puisqu'il n'est plus

dans le cas de la défense naturelle et de sa propre conservation.

Ce qui les a fait penser ainsi, c'est qu'ils ont cru que le conquérant avoit le droit de détruire la société; d'où ils ont conclu qu'il avoit celui de détruire les hommes qui la composent : ce qui est une conséquence faussement tirée d'un faux principe; car, de ce que la société seroit anéantie, il ne s'en suivroit pas que les hommes qui la forment dussent aussi être anéantis. La société est l'union des hommes, et non pas les hommes; le citoyen peut périr et l'homme rester.

Du droit de tuer dans la conquête, les politiques ont tiré le droit de réduire en servitude : mais la conséquence est aussi mal fondée que le principe.

On n'a droit de réduire en servitude que lorsqu'elle est nécessaire pour la conservation de la conquête. L'objet de la conquête est la conservation : la servitude n'est jamais l'objet de la conquête; mais il peut arriver qu'elle soit un moyen nécessaire pour aller à la conservation.

Dans ce cas, il est contre la nature de la chose que cette servitude soit éternelle. Il

faut que le peuple esclave puisse devenir sujet. L'esclavage, dans la conquête, est une chose d'accident. Lorsque, après un certain espace de temps, toutes les parties de l'état conquérant se sont liées avec celles de l'état conquis, par des coutumes, des mariages, des lois, des associations, et une certaine conformité d'esprit, la servitude doit cesser : car les droits du conquérant ne sont fondés que sur ce que ces choses-là ne sont pas, et qu'il y a un éloignement entre les deux nations tel, que l'une ne peut pas prendre confiance en l'autre.

Ainsi, le conquérant qui réduit le peuple en servitude doit toujours se réservé des moyens (et ces moyens sont sans nombre) pour l'en faire sortir.

Je ne dis point ici des choses vagues. Nos pères, qui conquirent l'empire romain, en agirent ainsi. Les lois qu'ils firent dans le feu, dans l'action, dans l'impétuosité, dans l'orgueil de la victoire, ils les adoucirent : leurs lois étoient dures, ils les rendirent impartiales. Les Bourguignons, les Goths et les Lombards vouloient toujours que les Romains fussent le peuple vaincu ; les lois d'Euric, de Gundelchaud et de Rothaire, firent

nuisibles, et mettre, si j'ose parler ainsi, une nation sous un meilleur génie.

Quel bien les Espagnols ne pouvoient-ils pas faire aux Mexicains ! ils avoient à leur donner une religion douce ; ils leur apportèrent une superstition furieuse. Ils auroient pu rendre libres les esclaves ; et ils rendirent esclaves les hommes libres. Ils pouvoient les éclairer sur l'abus des sacrifices humains ; au lieu de cela , ils les exterminèrent. Je n'aurois jamais fini , si je voulois raconter tous les biens qu'ils ne firent pas, et tous les maux qu'ils firent.

C'est à un conquérant à réparer une partie des maux qu'il a faits. Je définis ainsi le droit de conquête : un droit nécessaire , légitime et malheureux , qui laisse toujours à payer une dette immense , pour s'acquitter envers la nature humaine.

## CHAPITRE V.

### *Gélon, roi de Syracuse.*

Le plus beau traité de paix dont l'histoire ait parlé, est , je crois , celui que Gélon fit avec les Carthaginois. Il voulut qu'ils abolis-

sent la coutume d'immoler leurs enfants<sup>1</sup>. Chose admirable ! après avoir défait trois cent mille Carthaginois, il exigeoit une condition qui n'étoit utile qu'à eux, ou plutô: il stipuloit pour le genre humain.

Les Bactriens faisoient manger leurs pères vieux à de grands chiens : Alexandre le leur défendit<sup>2</sup>; et ce fut un triomphe qu'il remporta sur la superstition.

## CHAPITRE VI.

*D'une république qui conquiert.*

IL est contre la nature de la chose, que, dans une constitution fédérative, un état confédéré conquière sur l'autre, comme nous avons vu de nos jours chez les Suisses<sup>3</sup>. Dans les républiques fédératives mixtes, où l'association est entre de petites républiques et de petites monarchies, cela choque moins.

Il est encore contre la nature de la chose, qu'une république démocratique conquière des villes qui ne sauroient entrer dans la

<sup>1</sup> Voyez le Recueil de M. de Barbeyrac, art. 112.

<sup>2</sup> Strabon, Liv. II.

<sup>3</sup> Pour le Tockenbourg.

sphère de la démocratie. Il faut que le peuple conquis puisse jouir des priviléges de la souveraineté, comme les Romains l'établirent au commencement. On doit borner la conquête au nombre des citoyens que l'on fixera pour la démocratie.

Si une démocratie conquiert un peuple pour le gouverner comme sujet, elle exposerá sa propre liberté, parce qu'elle confiera une trop grande puissance aux magistrats qu'elle enverra dans l'état conquis.

Dans quel danger n'eût pas été la république de Carthage, si Annibal avoit pris Rome ! Que n'eût-il pas fait dans sa ville après la victoire, lui qui y causa tant de révolutions après sa défaite !

Hannibal n'auroit jamais pu persuader au sénat de ne point envoyer de secours à Annibal, s'il n'avoit fait parler que sa jalousie. Ce sénat, qu'Aristote nous dit avoir été si sage ( chose que la prospérité de cette république nous prouve si bien ), ne pouvoit être déterminé que par des raisons sensées. Il auroit fallu être trop stupide pour ne pas voir qu'une armée, à trois cents lieues de là,

\* Il étoit à la tête d'une faction.

faisoit des pertes nécessaires, qui devoient être réparées.

Le parti d'Hannon vouloit qu'on livrât Annibal aux Romains<sup>1</sup>. On ne pouvoit pour lors craindre les Romains; on craignoit donc Annibal.

On ne pouvoit croire, dit-on, les succès d'Annibal : mais comment en douter? Les Carthaginois, répandus par toute la terre, ignoroient-ils ce qui se passoit en Italie? C'est parce qu'ils ne l'ignoroient pas qu'on ne vouloit pas envoyer de secours à Annibal.

Hannon devient plus ferme après Trébie, après Trasymène, après Cannes : ce n'est point son incrédulité qui augmente, c'est sa crainte.

## CHAPITRE VIL

*Continuation du même sujet.*

Il y a encore un inconvenient aux conquêtes faites par les démocraties. Leur gouvernement est toujours odieux aux états assujettis. Il est monarchique par la fiction;

<sup>1</sup> Hannon vouloit livrer Annibal aux Romains, comme Caton vouloit qu'on livrât César aux Gaulois.

mais, dans la vérité, il est plus dur que le monarchique, comme l'expérience de tous les temps et de tous les pays l'a fait voir.

Les peuples conquis y sont dans un état aristote; ils ne jouissent ni des avantages de la république, ni de ceux de la monarchie.

Ce que j'ai dit de l'état populaire se peut appliquer à l'aristocratie.

## CHAPITRE VIII.

### *Continuation du même sujet.*

Ainsi, quand une république tient quelque peuple sous sa dépendance, il faut qu'elle cherche à réparer les inconvenients qui naissent de la nature de la chose, en lui donnant un bon droit politique et de bonnes lois civiles.

Une république d'Italie tenoit des îsulaires sous son obéissance : mais son droit politique et civil à leur égard étoit vicieux. On se souvient de cet acte<sup>1</sup> d'amnistie, qui

---

<sup>1</sup> Du 18 octobre 1738, imprimé à Gênes, chez Franchelli. *Vietiamo al nostro general-governatore in detta isola di condannare in qvenire solamente ex informatâ conscientiâ persona alcuna nazionale in pena afflittiva. Potrà ben si far arrestare ed incarcerare le persone che saranno sospette; salvo di renderne poj à noi sollecitamente.* (art. 6.)

parte qu'on ne les condamneroit plus à des peines afflictives sur la conscience informée du gouverneur. On a vu souvent des peuples demander des priviléges : ici le souverain accorde le droit de toutes les nations.

## CHAPITRE IX.

*D'une monarchie qui conquiert autour d'elle.*

Si une monarchie peut agir long-temps avant que l'agrandissement l'ait affoiblie, elle deviendra redoutable, et sa force dérera tout autant qu'elle sera pressée par les monarchies voisines.

Elle ne doit donc conquérir que pendant qu'elle reste dans les limites naturelles à son gouvernement. La prudence veut qu'elle s'arrête si tôt qu'elle passe ces limites.

Il faut, dans cette sorte de conquête, laisser les choses comme on les a trouvées ; les mêmes tribunaux, les mêmes lois, les mêmes coutumes, les mêmes priviléges : rien ne doit être changé, que l'armée et le nom du souverain.

Lorsque la monarchie a étendu ses limites par la conquête de quelques provinces voisines, il faut qu'elle les traite avec une grande douceur.

Dans une monarchie qui a travaillé long-temps à conquérir, les provinces de son ancien domaine seront ordinairement très-foulées. Elles ont à souffrir les nouveaux abus et les anciens; et souvent une vaste capitale, qui engloutit tout, les a dépeuplées. Or, si, après avoir conquis autour de ce domaine, on traitoit les peuples vaincus comme ont fait ses anciens sujets, l'état seroit perdu : ce que les provinces conquises enverroient de tributs à la capitale ne leur reviendroit plus; les frontières seroient ruinées, et par conséquent plus foibles; les peuples en seroient mal affectionnés; la subsistance des armées, qui doivent y rester et agir, seroit plus précaire.

Tel est l'état nécessaire d'une monarchie conquérante : un luxe affreux dans la capitale, la misère dans les provinces qui s'en éloignent, l'abondance aux extrémités. Il en est comme de notre planète : le feu est au centre, la verdure à la surface; une terre aride, froide et stérile entre les deux.

## CHAPITRE X.

*D'une monarchie qui conquiert une autre monarchie.*

QUELQUEFOIS une monarchie en conquiert une autre. Plus celle-ci sera petite, mieux on la contiendra par des forteresses ; plus elle sera grande, mieux on la conservera par des colonies.

## CHAPITRE XI.

*Des mœurs du peuple vaincu.*

DANS ces conquêtes, il ne suffit pas de laisser à la nation vaincue ses lois : il est peut-être plus nécessaire de lui laisser ses mœurs, parce qu'un peuple connaît ; aime et défend toujours plus ses mœurs que ses lois.

Les Français ont été chassés neuf fois de l'Italie, à cause, disent les historiens<sup>1</sup>, de leur insolence à l'égard des femmes et des filles. C'est trop pour une nation d'avoir à souffrir la fierté du vainqueur, et encore son incontinence, et encore son indiscretion, sans doute plus fâcheuse, parce qu'elle multiplie à l'infini les outrages.

---

<sup>1</sup> Parcourez l'*Histoire de l'univers*, par M. Pufendorf.

## CHAPITRE XII.

*D'une loi de Cyrus.*

Je ne regarde pas comme une bonne loi celle que fit Cyrus pour que les Lydiens ne pussent exercer que des professions viles ou des professions infâmes. On va au plus pressé; on songe aux révoltes, et non pas aux invasions. Mais les invasions viendront bientôt; les deux peuples s'unissent, ils se corrompent tous les deux. J'aimerois mieux maintenir par les lois la rudesse du peuple vainqueur qu'entretenir par elles la mollesse du peuple vaincu.

Aristodème, tyran de Cumes<sup>1</sup>, chercha à énervier le courage de la jeunesse. Il voulut que les garçons laissassent croître leurs cheveux comme les filles; qu'ils les ornassent de fleurs, et portassent des robes de différentes couleurs jusqu'aux talons; que, lorsqu'ils alloient chez leurs maîtres de danse et de musique, des femmes leur portassent des parasols, des parfums et des éventails; que, dans le bain, elles leur donnassent des peignes et des miroirs. Cette éducation du-

---

{ Denys d'Halicarnasse, Liv. VII.

roit jusqu'à l'âge de vingt ans. Cela ne peut convenir qu'à un petit tyran, qui expose sa souveraineté pour défendre sa vie.

## CHAPITRE XIII.

### CHARLES XII.

Ce prince, qui ne fit usage que de ses seules forces, détermina sa chute en formant des desseins qui ne pouvoient être exécutés que par une longue guerre; ce que son royaume ne pouvoit soutenir.

Ce n'étoit pas un état qui fût dans la décadence, qu'il entreprit de renverser, mais un empire naissant. Les Moscovites se servirent de la guerre qu'il leur faisoit comme d'une école. A chaque défaite, ils s'approchoient de la victoire; et, perdant au dehors, ils apprennoient à se défendre au dedans.

Charles se croyoit le maître du monde dans les déserts de la Pologne, où il erroit, et dans lesquels la Suède étoit comme répandue; pendant que son principal ennemi se fortifioit contre lui, le serroit, s'établissoit sur la mer Baltique, détruisoit ou prenoit la Livonie.

La Suède ressembloit à un fleuve dont on

coupoit les eaux dans sa source , pendant qu'on les détournoit dans son cours.

Ce ne fut point Pultawa qui perdit Charles : s'il n'avoit pas été détruit dans ce lieu , il l'auroit été dans un autre. Les accidents de la fortune se réparent aisément : on ne peut pas parer à des événements qui naissent continuellement de la nature des choses.

Mais la nature ni la fortune ne furent jamais si fortes contre lui que lui-même.

Il ne se régloit point sur la disposition actuelle des choses , mais sur un certain modèle qu'il avoit pris : encore le suivit-il très-mal. Il n'étoit point Alexandre ; mais il aurroit été le meilleur soldat d'Alexandre.

Le projet d'Alexandre ne réussit que parce qu'il étoit sensé. Les mauvais succès des Perses dans les invasions qu'ils firent de la Grèce , les conquêtes d'Agésilas , et la retraite des dix mille , avoient fait connoître au juste la supériorité des Grecs dans leur manière de combattre et dans le genre de leurs armes ; et l'on savoit bien que les Perses étoient trop grands pour se corriger.

Ils ne pouvoient plus affoiblir la Grèce par des divisions : elle étoit alors réunie sous un chef qui ne pouvoit avoir de meilleur

moyen pour lui cacher sa servitude que de l'éblouir par la destruction de ses ennemis éternels , et par l'espérance de la conquête de l'Asie.

Un empire cultivé par la nation du monde la plus industrielle , et qui travailloit les terres par principe de religion , fertile et abondant en toutes choses , donnoit à un ennemi toutes sortes de facilités pour y subsister.

On pouvoit juger , par l'orgueil de ces rois , toujours vainement mortifiés par leurs défaites , qu'ils précipiteroient leur chute en donnant toujours des batailles , et que la flatterie ne permettroit jamais qu'ils pussent douter de leur grandeur.

Et non-seulement le projet étoit sage , mais il fut sagement exécuté. Alexandre , dans la rapidité de ses actions , dans le feu de ses passions même , avoit , si j'ose me servir de ce terme , une saillie de raison qui le conduisoit , et que ceux qui ont voulu faire un roman de son histoire , et qui avoient l'esprit plus gâté que lui , n'ont pu nous dérober. Parlons-en tout à notre aise.

## CHAPITRE XIV.

## ALEXANDRE.

Il ne partit qu'après avoir assuré la Macédoine contre les peuples barbares qui en étoient voisins ; et achevé d'accabler les Grecs : il ne se servit de cet accablement que pour l'exécution de son entreprise : il rendit impuissante la jalouſie des Lacédémoneiens : il attaqua les provinces maritimes : il fit suivre à son armée de terre les côtes de la mer, pour n'être point séparé de sa flotte : il se servit admirablement bien de la discipline contre le nombre : il ne manqua point de subsistance : et, s'il est vrai que la victoire lui donna tout, il fit aussi tout pour se procurer la victoire.

Dans le commencement de son entreprise, c'est-à-dire, dans un temps où un échec pouvoit le renverser, il mit peu de chose au hasard : quand la fortune le mit au-dessus des événements, la témérité fut quelquefois un de ses moyens. Lorsqu'avant son départ il marcha contre les Triballiens et les Illyriens, vous voyez une guerre<sup>1</sup> comme celle que

---

<sup>1</sup> Voyez Artien, de Exped. Alex. Lib. I.

César fit depuis dans les Gaules. Lorsqu'il est de retour dans la Grèce<sup>1</sup>, c'est comme malgré lui qu'il prend et détruit Thèbes : campé auprès de leur ville, il attend que les Thébains veuillent faire la paix ; ils précipitent eux-mêmes leur ruine. Lorsqu'il s'agit de combattre<sup>2</sup> les forces maritimes des Perses, c'est plutôt Parménion qui a de l'audace ; c'est plutôt Alexandre qui a de la sagesse. Son industrie fut de séparer les Perses des côtes de la mer, et de les réduire à abandonner eux-mêmes leur marine, dans laquelle ils étoient supérieurs. Tyr étoit, par principe, attachée aux Perses, qui ne pouvoient se passer de son commerce et de sa marine : Alexandre la détruisit. Il prit l'Egypte, que Darius avoit laissée dégarnie de troupes, pendant qu'il assemblloit des armées innombrables dans un autre univers.

Le passage du Granique fit qu'Alexandre se rendit maître des colonies grecques ; la bataille d'Issus lui donna Tyr et l'Egypte, la bataille d'Arbelles lui donna toute la terre.

Après la bataille d'Issus, il laisse fuir Da-

<sup>1</sup> Voyez Atticus, de Exped. Alex. Lib. III.

<sup>2</sup> Ibid.

rius, et ne s'occupe qu'à affermir et à régler ses conquêtes : après la bataille d'Arbèles, il le suit de si près<sup>1</sup>, qu'il ne lui laisse aucune retraite dans son empire. Darius n'entre dans ses villes et dans ses provinces que pour en sortir : les marches d'Alexandre sont si rapides, que vous croyez voir l'empire de l'univers plutôt le prix de la course, comme dans les jeux de la Grèce, que le prix de la victoire.

C'est ainsi qu'il fit ses conquêtes : voyons comment il les conserva.

Il résista à ceux qui vouloient qu'il traitât<sup>2</sup> les Grecs comme maîtres, et les Perses comme esclaves : il ne songea qu'à unir les deux nations, et à faire perdre les distinctions du peuple conquérant et du peuple vaincu : il abandonna, après la conquête, tous les préjugés qui lui avoient servi à la faire : il prit les mœurs des Perses, pour ne pas désoler les Perses en leur faisant prendre les mœurs des Grecs ; c'est ce qui fit qu'il marqua tant de respect pour la femme et

<sup>1</sup> Voyez Arrien, *de Exped. Alex.* Lib. III.

<sup>2</sup> C'étoit le conseil d'Aristote. Plutarque, *Oeuvres morales* : *De la fortune d'Alexandre*.

pour la mère de Darius, et qu'il montra tant de continence. Qu'est-ce que ce conquérant qui est pleuré de tous les peuples qu'il a soumis? Qu'est-ce que cet usurpateur sur la mort duquel la famille qu'il a renversée du trône verse des larmes? C'est un trait de cette vie dont les historiens ne nous disent pas que quelque autre conquérant puisse se vanter.

Rien n'affermi plus une conquête que l'union qui se fait des deux peuples par les mariages. Alexandre prit des femmes de la nation qu'il avoit vaincue; il voulut que ceux de sa cour<sup>1</sup> en prissent aussi: le reste des Macédoniens suivit cet exemple. Les Francs et les Bourguignons<sup>2</sup> permirent ces mariages: les Wisigoths les défendirent<sup>3</sup> en Espagne, et ensuite ils les permirent: les Lombards ne les permirent pas seulement, mais même les favorisèrent<sup>4</sup>: quand les

<sup>1</sup> Voyez Arrien, *de Exped. Alex.* Lib. VII.

<sup>2</sup> Voyez la loi des Bourguignons, Tit. XII. art. 5.

<sup>3</sup> Voyez la loi des Wisigoths, Liv. III, Tit. V, parag. 1, qui abroge la loi ancienne qui avoit plus d'égards, y est-il dit, à la différence des nations que des conditions.

<sup>4</sup> Voyez la loi des Lombards, Liv. II, Tit. VII, paragraphes 1 et 2.

Romains voulurent affoiblir la Macédoine, ils y établirent qu'ils ne pourroit se faire d'union par mariages entre les peuples des provinces.

Alexandre, qui cherchoit à unir les deux peuples, songea à faire dans la Perse un grand nombre de colonies grecques : il bâtit une infinité de villes, et il cimenta si bien toutes les parties de ce nouvel empire, qu'après sa mort, dans le trouble et la confusion des plus affreuses guerres civiles, après que les Grecs se furent, pour ainsi dire, anéantis eux-mêmes, aucune province de Perse ne se révolta.

Pour ne point épuiser la Grèce et la Macédoine, il envoya à Alexandrie une colonie de Juifs : il ne lui importoit quelles mœurs eussent ces peuples, pourvu qu'ils lui fussent fidèles.

Il ne laissa pas seulement aux peuples vaincus leurs mœurs ; il leur laissa encore leurs lois civiles, et souvent mêmes les rois

\* Les rois de Syrie, abandonnant le plan des fondateurs de l'empire, voulurent obliger les Juifs à prendre les mœurs des Grecs ; ce qui donna à leur état de terribles secousses.

et les gouverneurs qu'ils avoit trouvés. Il mettoit les Macédoniens à la tête des troupes ; et les gens du pays à la tête du gouvernement, aimant mieux courir risques de quelque infidélité particulière (ce qui lui arriva quelquefois) que d'une révolte générale. Il respecta les traditions anciennes, et tous les monuments de la gloire ou de la vanité des peuples. Les rois de Perse ayant détruit les temples des Grecs, des Babyloniens et des Egyptiens : il les rétablit<sup>1</sup>. Peu de nations se soumirent à lui sur les autels desquelles il ne fit des sacrifices : il semblera qu'il n'eût conquise que pour être le monarque particulier de chaque nation et le premier citoyen de chaque ville. Les Romainss conquerirent tout pour tout détruire : il voulut tout conquérir pour tout conserver ; et, quelques pays qu'il parcourut, ses premières idées, ses premiers desseins, furent toujours de faire quelque chose qui pût en augmenter la prospérité et la puissance. Il en trouva les premiers moyens dans la grandeur de

<sup>1</sup> Voyez Arrien, de Exped. Alex. Lib. III, et autres.

<sup>2</sup> Ibid.

son génie; les seconds, dans sa frugalité et son économie particulière<sup>1</sup>; les troisièmes, dans son immense prodigalité pour les grandes choses. Sa main se fermoit pour les dépenses privées; elle s'ouvroit pour les dépenses publiques. Falloit-il régler sa maison; c'étoit en Macédonien. Falloit-il payer les dettes des soldats, faire part de sa conquête aux Grecs, faire la fortune de chaque homme de son armée; il étoit Alexandre.

Il fit deux mauvaises actions: il brûla Persépolis, et tua Clitus. Il les rendit célèbres par son repentir: de sorte qu'on oublia ses actions criminelles pour se souvenir de son respect pour la vertu; de sorte qu'elles furent considérées plutôt comme des malheurs que comme des choses qui lui fussent propres; de sorte que la postérité trouve la beauté de son âme presque à côté de ses emportements et de ses faiblesses; de sorte qu'il fallut le plaindre, et qu'il n'étoit plus possible de le haïr.

Je vais le comparer à César: quand César voulut imiter les rois d'Asie, il désespéra les Romains pour une chose de pure ostentation.

---

<sup>1</sup> Voyez Arrien, de Exped. Alex. Lib. III, et autres.

tation; quand Alexandre voulut imiter les rois d'Asie, il fit une chose qui entroit dans le plan de sa conquête.

## CHAPITRE XV.

### *Nouveaux moyens de conserver la conquête.*

LORSQU'UN monarque conquiert un grand état, il y a une pratique admirable, également propre à modérer le despotisme et à conserver la conquête; les conquérants de la Chine l'ont mise en usage.

Pour ne point désespérer le peuple vaincu, et ne point enorgueillir le vainqueur; pour empêcher que le gouvernement ne devienne militaire, et pour contenir les deux peuples dans le devoir, la famille tartare qui règne présentement à la Chine a établi que chaque corps de troupes dans les provinces seroit composé de moitié Chinois et moitié Tartares, afin que la jalousie entre les deux nations les contienne dans le devoir. Les tribunaux sont aussi moitié chinois, moitié tartares. Cela produit plusieurs bons effets. 1<sup>o</sup>. Les deux nations se contiennent l'une l'autre. 2<sup>o</sup>. Elles gardent toutes les deux la puissance militaire et ci-

vile, et l'une n'est pas anéantie par l'autre. 3°. La nation conquérante peut se répandre partout sans s'affoiblir et se perdre; elle devient capable de résister aux guerres civiles et étrangères. Institution si sensée, que c'est le défaut d'une pareille qui a perdu presque tous ceux qui ont conquis sur la terre.

## CHAPITRE XVI.

### *D'un état despotique qui conquiert*

LORSQUE la conquête est immense, elle suppose le despotisme. Pour lors, l'armée répandue dans les provinces ne suffit pas. Il faut qu'il y ait toujours autour du prince un corps particulièrement affidé, toujours prêt à fondre sur la partie de l'empire qui pourroit s'ébranler. Cette milice doit contenir les autres, et faire trembler tous ceux à qui on a été obligé de laisser quelque autorité dans l'empire. Il y a autour de l'empereur de la Chine un gros corps de Tartares toujours prêt pour le besoin. Chez le Mogol, chez les Turcs, au Japon, il y a un corps à la solde du prince, indépendamment de ce qui est tenu du revenu des terres. Ces articulières tiennent en respect les

S.

## CHAPITRE XVII.

*Continuation du même sujet.*

Nous avons dit que les états que le monarque despotique conquiert doivent être feudataires. Les historiens s'épousent en éloges sur la générosité des conquérants qui ont rendu la couronne aux princes qu'ils avoient vaincus. Les Romains étoient donc bien généreux, qui faisoient partout des rois pour avoir des instruments de servitude<sup>1</sup>. Une pareille action est un acte nécessaire. Si le conquérant garde l'état conquis, les gouverneurs qu'il enverra ne sauront contenir les sujets, ni lui-même ses gouverneurs. Il sera obligé de dégarnir de troupes son ancien patrimoine pour garantir le nouveau. Tous les malheurs des deux états seront communs; la guerre civile de l'un sera la guerre civile de l'autre. Que si, au contraire, le conquérant rend le trône au prince légitime, il aura un allié nécessaire, qui, avec les forces qui lui seront propres, augmentera les siennes. Nous venons de voir Schah-Nadir conquérir les trésors du Mogol, et lui laisser l'Indoustan.

---

<sup>1</sup> *Et haberent instrumenta servitutis et reges.*

# LIVRE XI.

## DES LOIS QUI FORMENT LA LIBERTE POLITIQUE DANS SON RAPPORT AVEC LA CONSTITUTION.

### CHAPITRE PREMIER.

#### *Idée générale.*

JE distingue les lois qui forment la liberté politique, dans son rapport avec la constitution, d'avec celles qui la forment dans son rapport avec le citoyen. Les premières seront le sujet de ce livre-ci; je traiterai des secondes dans le livre suivant.

### CHAPITRE II.

#### *Diverses significations données au mot de liberté.*

IL n'y a point de mot qui ait reçu plus de différentes significations, et qui ait frappé les esprits de tant de manières, que celui de liberté. Les uns l'ont pris pour la facilité de déposer celui à qui ils avoient donné un pouvoir tyrannique; les autres, pour la facilité d'élire celui à qui ils devoient obéir;

d'autres, pour le droit d'être armés, et de pouvoir exercer la violence; ceux-ci, pour le privilége de n'être gouvernés que par un homme de leur nation, ou par leurs propres lois <sup>1</sup>. Certain peuple a long-temps pris la liberté pour l'usage de porter une longue barbe <sup>2</sup>. Ceux-ci ont attaché ce nom à une forme de gouvernement, et en ont exclu les autres. Ceux qui avoient goûté du gouvernement républicain l'ont mise dans ce gouvernement; ceux qui avoient joui du gouvernement monarchique l'ont placée dans la monarchie <sup>3</sup>. Enfin chacun a appelé *liberté* le gouvernement qui étoit conforme à ses coutumes, ou à ses inclinations; et, comme dans une république on n'a pas toujours devant les yeux, et d'une manière si présente, les instruments des maux dont on se plaint, et que même les lois paroissent y parler

<sup>1</sup> « J'ai, dit Cicéron, copié l'édit de Scévola qui permet aux Grecs de terminer entre eux leurs différents selon leurs lois; ce qui fait qu'ils se regardent comme des peuples libres. »

<sup>2</sup> Les Moscovites ne pouvoient souffrir que le czar Pierre la leur fit couper.

<sup>3</sup> Les Cappadociens refusèrent l'état républicain que leur offrirent les Romains.

plus, et les exécuteurs de la loi y parlent moins, on la place ordinairement dans les républiques, et on l'a exclue des monarchies. Enfin, comme, dans les démocraties, le peuple paroît à peu près faire ce qu'il veut, on a mis la liberté dans ces sortes de gouvernements; et on a confondu le pouvoir du peuple avec la liberté du peuple.

### CHAPITRE III.

#### *Ce que c'est que la liberté.*

Il est vrai que, dans les démocraties, le peuple paroît faire ce qu'il veut; mais la liberté politique ne consiste point à faire ce que l'on veut. Dans un état, c'est-à-dire, dans une société où il y a des lois, la liberté ne peut consister qu'à pouvoir faire ce que l'on doit vouloir, et à n'être point contraint de faire ce que l'on ne doit pas vouloir.

Il faut se mettre dans l'esprit ce que c'est que l'indépendance, et ce que c'est que la liberté. La liberté est le droit de faire tout ce que les lois permettent; et, si un citoyen pouvoit faire ce qu'elles défendent, il n'aurait plus de liberté, parce que les autres auraient tout de même ce pouvoir.

## CHAPITRE IV.

*Continuation du même sujet.*

LA démocratie et l'aristocratie ne sont point des états libres par leur nature. La liberté politique ne se trouve que dans les gouvernements modérés. Mais elle n'est pas toujours dans les états modérés ; elle n'y est que lorsqu'on n'abuse pas du pouvoir : mais c'est une expérience éternelle, que tout homme qui a du pouvoir est porté à en abuser, il va jusqu'à ce qu'il trouve des limites. Qui le diroit ? la vertu même a besoin de limites.

Pour qu'on ne puisse abuser du pouvoir, il faut que, par la disposition des choses, le pouvoir arrête le pouvoir. Une constitution peut être telle, que personne ne sera contraint de faire les choses auxquelles la loi ne l'oblige pas, et à ne point faire celles que la loi lui permet.

## CHAPITRE V.

*De l'objet des états divers.*

QUOIQUE tous les états aient en général un même objet, qui est de se maintenir, chaque état en a pourtant un qui lui est parti-

culier. L'agrandissement étoit l'objet de de Rome; la guerre, celui de Lacédémone; la religion, celui des lois judaïques; le commerce, celui de Marseille; la tranquillité publique celui des lois de la Chine<sup>1</sup>; la navigation, celui des lois des Rhodiens; la liberté naturelle, l'objet de la police des sauvages; en général, les délices du prince, celui des états despotiques; sa gloire et celle de l'état, celui des monarchies: l'indépendance de chaque particulier est l'objet des lois en Pologne; et ce qui en résulte, l'oppression de tous<sup>2</sup>.

Il y a aussi une nation dans le monde qui a pour objet direct de sa constitution la liberté politique. Nous allons examiner les principes sur lesquels elle la fonde. S'ils sont bons, la liberté y paroîtra comme dans un miroir.

Pour découvrir la liberté politique dans la constitution, il ne faut pas tant de peine. Si on peut la voir où elle est, si on l'a trouvée, pourquoi la chercher?

<sup>1</sup> Objet naturel d'un état qui n'a point d'ennemis au dehors, ou qui croit les avoir arrêtés par des barrières.

<sup>2</sup> Inconvénient du *liberum veto*.

## CHAPITRE VI.

*De la constitution d'Angleterre.*

IL y a, dans chaque état, trois sortes de pouvoirs : la puissance législative, la puissance exécutrice des choses qui dépendent du droit des gens, et la puissance exécutive de celles qui dépendent du droit civil.

Par la première, le prince ou le magistrat fait des lois pour un temps ou pour toujours, et corrige ou abroge celles qui sont faites. Par la seconde, il fait la paix ou la guerre, envoie ou reçoit des ambassades, établit la sûreté, prévient les invasions. Par la troisième, il punit les crimes, ou juge les différents des particuliers. On appellera cette dernière la puissance de juger; et l'autre, simplement la puissance exécutrice de l'état.

La liberté politique dans un citoyen est cette tranquillité d'esprit qui provient de l'opinion que chacun a de sa sûreté; et, pour qu'on ait cette liberté, il faut que le gouvernement soit tel, qu'un citoyen ne puisse pas craindre un autre citoyen.

Lorsque, dans la même personne, ou dans le même corps de magistrature, la

puissance législative est réunie à la puissance exécutive, il n'y a point de liberté, parce qu'on peut craindre que le même monarque, ou le même sénat, ne fasse des lois tyranniques pour les exécuter tyranniquement.

Il n'y a point encore de liberté, si la puissance de juger n'est pas séparée de la puissance législative et de l'exécutive. Si elle étoit jointe à la puissance législative, le pouvoir sur la vie et la liberté des citoyens seroit arbitraire : car le juge seroit législateur. Si elle étoit jointe à la puissance exécutive, le juge pourroit avoir la force d'un oppresseur.

Tout seroit perdu, si le même homme, ou le même corps des principaux, ou des nobles, ou du peuple, exerçoient ces trois pouvoirs : celui de faire des lois, celui d'exécuter les résolutions publiques, et celui de juger les crimes ou les différents des particuliers.

Dans la plupart des royaumes de l'Europe, le gouvernement est modéré, parce que le prince, qui a les deux premiers pouvoirs, laisse à ses sujets l'exercice du troisième. Chez les Turcs, où ces trois pouvoirs

sont réunis sur la tête du sultan, il règne un affreux despotisme.

Dans les républiques d'Italie, où ces trois pouvoirs sont réunis, la liberté se trouve moins que dans nos monarchies. Aussi le gouvernement a-t-il besoin, pour se maintenir, des moyens aussi violents que le gouvernement des Turcs; témoin les inquisiteurs d'état<sup>1</sup>, et le trone où tout délateur peut, à tous les moments, jeter avec un billet son accusation.

Voyez quelle peut être la situation d'un citoyen dans ces républiques. Le même corps de magistrature a, comme exécuteur des lois, toute la puissance qu'il s'est donnée comme législateur. Il peut ravager l'état par ses volontés générales; et, comme il a encore la puissance de juger, il peut détruire chaque citoyen par ses volontés particulières.

Toute la puissance y est unie; et, quoi qu'il n'y ait point de pompe extérieure qui découvre un prince despotique, on le sent à chaque instant.

Aussi les princes qui ont voulu se rendre despotiques ont-ils toujours commencé par

réunir en leur personne toutes les magistratures, et plusieurs rois d'Europe, toutes les grandes charges de leur état.

Je crois bien que la pure aristocratie héritaire des républiques d'Italie ne répond pas précisément au despotisme de l'Asie. La multitude des magistrats adoucit quelquefois la magistrature; tous les nobles ne courront pas toujours aux mêmes desseins; on y forme divers tribunaux, qui se tempèrent. Ainsi, à Venise, le *grand conseil* a la législation; le *pregadi*, l'exécution; les *quaranties*, le pouvoir de juger. Mais le mal est que ces tribunaux différents sont formés par des magistrats du même corps; ce qui ne fait guère qu'une même puissance.

La puissance de juger ne doit pas être donnée à un sénat permanent, mais exercée par des personnes tirées du corps du peuple<sup>1</sup>, dans certains temps de l'année, de la manière prescrite par la loi, pour former un tribunal qui ne dure qu'autant que la nécessité le requiert.

De cette façon, la puissance de juger, si terrible parmi les hommes, n'étant attachée

<sup>1</sup> Comme à Athènes.

ni à un certain état, ni à une certaine profession, devient, pour ainsi dire, invisible et nulle. On n'a point continuellement des juges devant les yeux, et l'on craint la magistrature, et non pas les magistrats.

Il faut même que, dans les grandes accusations, le criminel, concurremment avec la loi, se choisisse des juges, ou du moins qu'il en puisse récuser un si grand nombre, que ceux qui restent soient censés être de son choix.

Les deux autres pouvoirs pourroient plutôt être donnés à des magistrats ou à des corps permanents, parce qu'ils ne s'exercent sur aucun particulier; n'étant, l'un, que la volonté générale de l'état, et l'autre, que l'exécution de cette volonté générale.

Mais, si les tribunaux ne doivent pas être fixes, les jugements doivent l'être à un tel point, qu'ils ne soient jamais qu'un texte précis de la loi. S'ils étoient une opinion particulière du juge, on vivroit dans la société sans savoir précisément les engagements que l'on y contracte.

Il faut même que les juges soient de la condition de l'accusé, ou ses pairs, pour qu'il ne puisse pas se mettre dans l'esprit

qu'il soit tombé entre les mains de gens possédés à lui faire violence.

Si la puissance législative laisse à l'exécitrice le droit d'emprisonner des citoyens qui peuvent donner caution de leur conduite, il n'y a plus de liberté, à moins qu'ils ne soient arrêtés pour répondre sans délai à une accusation que la loi a rendue capitale; auquel cas, ils sont réellement libres, puisqu'ils ne sont soumis qu'à la puissance de la loi.

Mais si la puissance législative se croyoit en danger par quelque conjuration secrète contre l'état, ou quelque intelligence avec les ennemis du dehors, elle pourroit, pour un temps court et limité, permettre à la puissance exécitrice de faire arrêter les citoyens suspects, qui ne perdroient leur liberté pour un temps que pour la conservoir pour toujours.

Et c'est le seul moyen conforme à la raison de suppléer à la tyrannique magistrature des éphores, et aux inquisiteurs d'état de Venise, qui sont aussi despotiques.

Comme, dans un état libre, tout homme qui est censé avoir une âme libre doit être gouverné par lui-même, il faudroit que la

peuple en corps eût la puissance législative; mais, comme cela est impossible dans les grands états, et est sujet à beaucoup d'inconvénients dans les petits, il faut que le peuple fasse par représentants tout ce qu'il ne peut faire par lui-même.

L'on connoit beaucoup mieux les besoins de sa ville que ceux des autres villes, et on juge mieux de la capacité de ses voisins que de celle de ses autres compatriotes. Il ne faut donc pas que les membres du corps législatif soient tirés en général du corps de la nation; mais il convient que, dans chaque lieu principal, les habitants se choisissent un représentant.

Le grand avantage des représentants, c'est qu'ils sont capables de discuter les affaires. Le peuple n'y est point du tout propre; ce qui forme un des grands inconvénients de la démocratie.

Il n'est pas nécessaire que les représentants, qui ont reçu de ceux qui les ont choisis une instruction générale, en reçoivent une particulière sur chaque affaire, comme cela se pratique dans les diètes d'Allemagne. Il est vrai que, de cette manière, la parole des députés seroit plus l'expression de la

voix de la nation : mais cela jetteroit dans des longueurs infinies, rendroit chaque député le maître de tous les autres ; et, dans les occasions les plus pressantes, toute la force de la nation pourroit être arrêtée par un caprice.

Quand les députés, dit très-bien M. Sydney, représentent un corps de peuple comme en Hollande, ils doivent rendre compte à ceux qui les ont commis : c'est autre chose, lorsqu'ils sont députés par des bourgs, comme en Angleterre.

Tous les citoyens, dans les divers districts, doivent avoir droit de donner leur voix pour choisir le représentant ; excepté ceux qui sont dans un tel état de bassesse, qu'ils sont réputés n'avoir point de volonté propre.

Il y avoit un grand vice dans la plupart des anciennes républiques : c'est que le peuple avoit droit d'y prendre des résolutions actives, et qui demandent quelque exécution ; chose dont il est entièrement incapable. Il ne doit entrer dans le gouvernement que pour choisir ses représentants ; ce qui est très à sa portée : car, s'il y a peu de gens qui connoissent le degré précis de la

capacité des hommes, chacun est pourtant capable de savoir, en général, si celui qu'il choisira est plus éclairé que la plupart des autres.

Le corps représentant ne doit pas être choisi non plus pour prendre quelque résolution active, chose qu'il ne feroit pas bien; mais pour faire des lois, ou pour voir si l'on a bien exécuté celles qu'il a faites, chose qu'il peut très-bien faire, et qu'il n'y a même que lui qui puisse bien faire.

Il y a toujours dans un état des gens distingués par la naissance, les richesses ou les honneurs: mais, s'ils étoient confondus parmi le peuple, et s'ils n'y avoient qu'une voix comme les autres, la liberté commune seroit leur esclavage, et ils n'auroient aucun intérêt à la défendre, parce que la plupart des résolutions seroient contre eux. La part qu'ils ont à la législation doit donc être proportionnée aux autres avantages qu'ils ont dans l'état; ce qui arrivera, s'ils forment un corps qui ait droit d'arrêter les entreprises du peuple, comme le peuple a droit d'arrêter les leurs.

Ainsi, la puissance législative sera confiée et aux corps des nobles, et au corps qui

sera choisi pour représenter le peuple, qui auront chacun leurs assemblées et leurs délibérations à part, et des vues et des intérêts séparés.

Des trois puissances dont nous avons parlé, celle de juger est en quelque façon nulle. Il n'en reste que deux; et comme elles ont besoin d'une puissance réglante pour les tempérer; la partie du corps législatif qui est composée de nobles est très-propre à produire cet effet.

Le corps des nobles doit être héréditaire. Il l'est premièrement par sa nature; et d'ailleurs il faut qu'il ait un grand intérêt à conserver ses prérogatives, odieuses par elles-mêmes, et qui dans un état libre doivent toujours être en danger.

Mais, comme une puissance héréditaire pourrait être induite à suivre ses intérêts particuliers, et à oublier ceux du peuple, il faut que, dans les choses où l'on a un souverain intérêt à la corrompre, comme dans les lois qui concernent la levée de l'argent, elle n'ait de part à la législation que par sa faculté d'empêcher, et non par sa faculté de statuer.

J'appelle *faculté de statuer*, le droit d'or-

donner par soi-même, ou de corriger ce qui a été ordonné par un autre. J'appelle *faculté d'empêcher*, le droit de rendre nulle une résolution prise par quelque autre; ce qui étoit la puissance des tribuns de Rome. Et, quoique celui qui a la faculté d'empêcher puisse avoir aussi le droit d'approuver, pour lors cette approbation n'est autre chose qu'une déclaration qu'il ne fait point d'usage de sa faculté d'empêcher, et dérive de cette faculté.

La puissance exécutive doit être entre les mains d'un monarque, parce que cette partie du gouvernement, qui a presque toujours besoin d'une action momentanée, est mieux administrée par un que par plusieurs; au licu que ce qui dépend de la puissance législative est souvent mieux ordonné par plusieurs que par un seul.

Que s'il n'y avoit point de monarque, et que la puissance exécutive fût confiée à un certain nombre de personnes tirées du corps législatif il n'y auroit plus de liberté, parce que les deux puissances seroient unies, les mêmes personnes ayant quelquefois et pouvant toujours avoir part à l'une et à l'autre.

Si le corps législatif étoit un temps considérable sans être assemblé, il n'y auroit plus de liberté : car il arriveroit de deux choses l'une : ou qu'il n'y auroit plus de résolutions législatives , et l'état tomberoit dans l'anarchie; ou que ces résolutions seroient prises par la puissance exécutive , et elle deviendroit absolue.

Il seroit inutile que le corps législatif fût toujours assemblé. Cela seroit incommodé pour les représentants , et d'ailleurs occuperoit trop la puissance exécutive , qui ne penseroit point à exécuter , mais à défendre ses prérogatives , et le droit qu'elle a d'exécuter.

De plus , si le corps législatif étoit continuellement assemblé , il pourroit arriver que l'on ne feroit que suppléer de nouveaux députés à la place de ceux qui mourroient : et dans ce cas , si le corps législatif étoit une fois corrompu , le mal seroit sans remède. Lorsque divers corps législatifs se succèdent les uns aux autres , le peuple , qui a mauvaise opinion du corps législatif actuel , porte avec raison ses espérances sur celui qui viendra après ; mais , si c'étoit toujours même corps , le peuple , le voyant une fois

corrompu, n'espéreroit plus rien de ses lois; il deviendroit furieux, ou tomberoit dans l'indolence.

Le corps législatif ne doit point s'assembler lui-même: car un corps n'est censé avoir de volonté que lorsqu'il est assemblé; et, s'il ne s'assembloit pas unanimement, on ne sauroit dire quelle partie seroit véritablement le corps législatif, celle qui seroit assemblée, ou celle qui ne le seroit pas. Que s'il avoit droit de se proroger lui-même, il pourroit arriver qu'il ne se prorogeroit jamais; ce qui seroit dangereux dans le cas où il voudroit attenter contre la puissance exécutive. D'ailleurs il y a des temps plus convenables les uns que les autres pour l'assemblée du corps législatif : il faut donc que ce soit la puissance exécutive qui règle le temps de la tenue et de la durée de ces assemblées, par rapport aux circonstances qu'elle connoît.

Si la puissance exécutive n'a pas le droit d'arrêter les entreprises du corps législatif, celui-ci sera despotique: car, comme il pourra se donner tout le pouvoir qu'il peut imaginer, il anéantira toutes les autres puissances.

Mais il ne faut pas que la puissance législative ait réciproquement la faculté d'arrêter la puissance exécutive : car l'exécution ayant ses limites par sa nature, il est inutile de la borner, autre que la puissance exécutive s'exerce toujours sur les choses momentanées. Et la puissance des tribuns de Rome étoit vicienne, en ce qu'elle arrêtoit non-seulement la législation, mais même l'exécution : ce qui causoit de grands maux.

Mais si, dans un état libre, la puissance législative ne doit pas avoir le droit d'arrêter la puissance exécutive, elle a droit et doit avoir la faculté d'examiner de quelle manière les lois qu'elle a faites ont été exécutées; et c'est l'avantage qu'a ce gouvernement sur celui de Crète et de Lacédémone, où les *cosmes* et les *éphores* ne rendoient point compte de leur administration.

Mais, quel que soit cet examen, le corps législatif ne doit point avoir le pouvoir de juger la personne, et par conséquent la conduite de celui qui exécute. Sa personne doit être sacrée, parce qu'étant nécessaire à l'état pour que le corps législatif n'y devienne pas rancune, dès le moment qu'il seroit accusé ou jugé, il n'y auroit plus de liberté.

Dans ce cas, l'état ne seroit point une monarchie, mais une république non libre. Mais comme celui qui exécute ne peut exécuter mal sans avoir des conseillers méchants, et qui haïssent les lois comme ministres, quoiqu'elles les favorisent comme hommes, ceux-ci peuvent être recherchés et punis. Et c'est l'avantage de ce gouvernement sur celui de Gnide, où, la loi ne permettant point d'appeler en jugement les *eminences*<sup>1</sup>, même après leur administration<sup>2</sup>, le peuple ne pouvoit jamais se faire rendre raison des injustices qu'on lui avoit faites.

Quoiqu'en général la puissance de juger ne doive être unie à aucune partie de la législative, cela est sujet à trois exceptions, fondées sur l'intérêt particulier de celui qui doit être jugé.

Les grands sont toujours exposés à l'envie; et, s'ils étoient jugés par le peuple, ils pourroient être en danger, et ne jouiroient

<sup>1</sup> C'étoient des magistrats que le peuple élisoit tous les ans. Voyez Étienne de Byzance.

<sup>2</sup> On pouvoit accuser les magistrats romains après leur magistrature. Voyez, dans Denys d'Halicarnasse, Liv. IX, l'affaire du tribun *Genutius*.

pas du privilége qu'a le moindre des citoyens dans un état libre, d'être jugé par ses pairs. Il faut donc que les nobles soient appelés, non pas devant les tribunaux ordinaires de la nation, mais devant cette partie du corps législatif qui est composée de nobles.

Il pourroit arriver que la loi, qui est en même temps clairvoyante et aveugle, seroit, en de certains cas, trop rigoureuse. Mais les juges de la nation ne sont, comme nous avons dit, que la bouche qui prononce les paroles de la loi, des êtres inanimés qui n'en peuvent modérer ni la force ni la rigueur. C'est donc la partie du corps législatif que nous venons de dire être, dans une autre occasion, un tribunal nécessaire, qui l'est encore dans celle-ci; c'est à son autorité suprême à modérer la loi en faveur de la loi même, en prononçant moins rigoureusement qu'elle.

Il pourroit encore arriver que quelque citoyen, dans les affaires publiques, violeroit les droits du peuple, et feroit des crimes que les magistrats établis ne sauroient ou ne voudroient pas punir. Mais, en général, la missance législative ne peut pas juger; et

elle le peut encore moins dans ce cas particulier, où elle représente la partie intéressée, qui est le peuple. Elle ne peut donc être qu'accusatrice. Mais devant qui accusera-t-elle ? Ira-t-elle s'abaisser devant les tribunaux de la loi qui lui sont inférieurs, et d'ailleurs composés de gens qui, étant peuple comme elle, seroient entraînés par l'autorité d'un si grand accusateur ? Non : il faut, pour conserver la dignité du peuple et la sûreté du particulier, que la partie législative du peuple accuse devant la partie législative des nobles, laquelle n'a ni les mêmes intérêts qu'elle, ni les mêmes passions.

C'est l'avantage qu'a ce gouvernement sur la plupart des républiques anciennes, où il y avoit cet abus, que le peuple étoit en même temps et juge et accusateur.

La puissance exécutive, comme nous avons dit, doit prendre part à la législation par sa faculté d'empêcher ; sans quoi elle sera bientôt dépouillée de ses prérogatives. Mais, si la puissance législative prend part à l'exécution, la puissance exécutive sera également perdue.

Si le monarque prenoit part à la législation par la faculté de statuer, il n'y auroit

plus de liberté : mais, comme il faut pourtant qu'il ait part à la législation pour se défendre, il faut qu'il y prenne part par la faculté d'empêcher.

Ce qui fut cause que le gouvernement changea à Rome, c'est que le sénat, qui avoit une partie de la puissance exécutive, et les magistrats, qui avoient l'autre, n'avoient pas, comme le peuple, la faculté d'empêcher.

Voici donc la constitution fondamentale du gouvernement dont nous parlons. Le corps législatif y étant composé de deux parties, l'une enchaînera l'autre par sa faculté mutuelle d'empêcher. Toutes les deux seront liées par la puissance exécutive, qui le sera elle-même par la législative.

Ces trois puissances devroient former un repos ou une inaction : mais comme, par le mouvement nécessaire des choses, elles sont constraintes d'aller, elles seront forcées d'aller de concert.

La puissance exécutive ne faisant partie de la législative que par sa faculté d'empêcher, elle ne sauroit entrer dans le débat des affaires. Il n'est pas même nécessaire qu'elle propose, parce que, pouvant toujours dés-

approuver les résolutions, elle peut rejeter les décisions des propositions qu'elle auroit voulu qu'on n'eût pas faites.

Dans quelques républiques anciennes, où le peuple en corps avoit le débat des affaires, il étoit naturel que la puissance exécutive les proposât et les débattît avec lui; sans quoi il y auroit eu dans les résolutions une confusion étrange.

Si la puissance exécutive statue sur la levée des deniers publics autrement que par son consentement, il n'y aura plus de liberté, parce qu'elle deviendra législative dans le point le plus important de la législation.

Si la puissance législative statue, non pas d'année en année, mais pour toujours, sur la levée des deniers publics, elle court risques de perdre sa liberté, parce que la puissance exécutive ne dépendra plus d'elle; et, quand on tient un pareil droit pour toujours, il est assez indifférent qu'on le tienne de soi ou d'un autre. Il en est de même si elle statue, non pas d'année en année, mais pour toujours, sur les forces de terre et de mer qu'elle doit confier à la puissance exécutive.

Pour que celui qui exécute ne puisse pas opprimer, il faut que les armées qu'on lui confie soient peuple, et aient le même esprit que le peuple, comme cela fut à Rome jusqu'au temps de Marius. Et, pour que cela soit ainsi, il n'y a que deux moyens : où que ceux que l'on emploie dans l'armée aient assez de bien pour répondre de leur conduite aux autres citoyens, et qu'ils ne soient enrôlés que pour un an, comme il se pratiquoit à Rome ; ou, si on a un corps de troupes permanent, et où les soldats soient une des plus viles parties de la nation, il faut que la puissance législative puisse le casser sitôt qu'elle le désire, que les soldats habitent avec les citoyens, et qu'il n'y ait ni camp séparé, ni casernes, ni places de guerre.

L'armée étant une fois établie, elle ne doit point dépendre immédiatement du corps législatif, mais de la puissance exécutrice; et cela par la nature de la chose, son fait consistant plus en action qu'en délibération.

Il est dans la manière de penser des hommes que l'on fasse plus de cas du courage que de la timidité, de l'activité que de la prudence, de la force que des conseils. L'armée éprisera toujours un sénat, et respectera

des officiers. Elle ne fera point cas des ordres qui lui seront envoyés de la part d'un corps composé de gens qu'elle croira timides, et indignes par-là de lui commander. Ainsi, sitôt que l'armée dépendra uniquement du corps législatif, le gouvernement deviendra militaire; et, si le contraire est jamais arrivé, c'est l'effet de quelques circonstances extraordinaire : c'est que l'armée y est toujours séparée; c'est qu'elle est composée de plusieurs corps qui dépendent chacun de leur province particulière; c'est que les villes capitales sont des places excellentes, qui se défendent par leur situation seule, et où il n'y a point de troupes.

La Hollande est encore plus en sûreté que Venise : elle submergeroit les troupes révoltées, elle les feroit mourir de faim. Elles ne sont point dans les villes qui pourroient leur donner la subsistance : cette subsistance est donc précaire.

Que si, dans le cas où l'armée est gouvernée par le corps législatif, des circonstances particulières empêchent le gouvernement de devenir militaire, on tombera dans d'autres inconvenients. De deux choses l'une : ou il faudra que l'armée détruise le gouverne-

ment, ou que le gouvernement affoiblisse l'armée.

Et cet affoiblissement aura une cause bien fatale; il naîtra de la faiblesse même du gouvernement.

Si l'on veut lire l'admirable ouvrage de Tacite sur les *Mœurs des Germains*<sup>1</sup>, on verra que c'est d'eux que les Anglais ont tiré l'idée de leur gouvernement politique. Ce beau système a été trouvé dans les bois.

Comme toutes les choses humaines ont une fin, l'état dont nous parlons perdra sa liberté, il périra. Rome, Lacédémone et Carthage ont bien péri. Il périra lorsque la puissance législative sera plus corrompue que l'exécitrice.

Ce n'est point à moi à examiner si les Anglais jouissent actuellement de cette liberté ou non : il me suffit de dire qu'elle est établie par leurs lois, et je n'en cherche pas davantage.

Je ne prétends point par-là ravauder les autres gouvernements, ni dire que cette liberté

<sup>1</sup> *De minoribus rebus principes consultant, de maioribus omnes; ita tamen ut ea quoque, quorum pondere plenum arbitrium est, apud principes pertransirentur.*

politique extrême de ve mortifier ceux qui n'en ont qu'une modérée. Comment dirais-je cela, moi qui crois que l'excès même de la raison n'est pas toujours désirable, et que les hommes s'accommodent presque toujours mieux des milieux que des extrémités?

Harrington, dans son *Oceana*, a aussi examiné quel étoit le plus haut point de liberté où la constitution d'un état peut être portée. Mais on peut dire de lui qu'il n'a cherché cette liberté qu'après l'avoir méconnue, et qu'il a bâti Chalcédoine, ayant le rivage de Byzance devant les yeux.

## CHAPITRE VII.

### *Des monarchies que nous connaissons.*

Les monarchies que nous connaissons n'ont pas, comme celle dont nous venons de parler, la liberté pour leur objet direct; elles ne tendent qu'à la gloire des citoyens, de l'état et du prince. Mais de cette gloire il résulte un esprit de liberté qui, dans ces états, peut faire d'aussi grandes choses, et peut-être contribuer autant au bonheur que la liberté même.

Les trois pouvoirs n'y sont point distribués et fondus sur le modèle de la constitu-

tion dont nous avons parlé : ils ont chacun une distribution particulière, selon laquelle ils approchent plus ou moins de la liberté politique ; et, s'ils n'en approchoient pas, la monarchie dégénéreroit en despotisme.

## CHAPITRE VIII.

*Pourquoi les anciens n'avoient pas une idée bien claire de la monarchie.*

Les anciens ne connoissoient point le gouvernement fondé sur un corps de noblesse, et encore moins le gouvernement fondé sur un corps législatif formé par les représentants d'une nation. Les républiques de Grèce et d'Italie étoient des villes qui avoient chacune leur gouvernement, et qui assembloient leurs citoyens dans leurs murailles. Avant que les Romains eussent englouti toutes les républiques, il n'y avoit presque point de roi nulle part, en Italie, Gaule, Espagne, Allemagne : tout cela étoit de petits peuples ou de petites républiques : l'Afrique même étoit soumise à une grande ; l'Asie-Mineure étoit occupée par les colonies grecques. Il n'y avoit donc point d'exemple de députés villes, ni d'assemblées d'états : il falloit

aller jusqu'en Perse pour trouver le gouvernement d'un seul.

Il est vrai qu'il y avoit des républiques fédératives ; plusieurs villes envoyoient des députés à une assemblée. Mais je dis qu'il n'y avoit point de monarchies sous ce modèle-là.

Voici comment se forma le premier plan des monarchies que nous connoissons. Les nations germaniques, qui conquirent l'empire romain, étoient, comme l'on sait, très-libres : on n'a qu'à voir là-dessus Tacite sur *les Mœurs des Germains*. Des conquérants se répandirent dans le pays : ils habitoient les campagnes, et peu de villes. Quand ils étoient en Germanie, toute la nation pouvoit s'assembler. Lorsqu'ils furent dispersés dans la conquête, ils ne le purent plus. Il falloit pourtant que la nation délibérât sur ses affaires, comme elle avoit fait avant la conquête : elle le fit par des représentants. Voilà l'origine du gouvernement gothique parmi nous. Il fut d'abord mêlé de l'aristocratie et de la monarchie. Il avoit cet inconvénient, que le bas peuple y étoit esclave. C'étoit un bon gouvernement, qui avoit en soi la capacité de devenir meilleur. La cou-

tame vint d'accorder des lettres d'affranchissement ; et bientôt la liberté civile du peuple, les prérogatives de la noblesse et du clergé, la puissance des rois, se trouvèrent dans un tel concert, que je ne crois pas qu'il y ait eu sur la terre de gouvernement si bien tempéré que le fut celui de chaque partie de l'Europe dans le temps qu'il y subsista. Et il est admirable que la corruption du gouvernement d'un peuple conquérant ait formé la meilleure espèce de gouvernement que les hommes aient pu imaginer.

## CHAPITRE IX.

### *Manière de penser d'Aristote.*

L'EMBARRAS d'Aristote paroît visiblement, quand il traite de la monarchie<sup>1</sup>. Il en établit cinq espèces : il ne les distingue pas par la forme de la constitution, mais par des choses d'accident, comme les vertus ou les vices du prince ; ou par des choses étrangères, comme l'usurpation de la tyrannie, ou la succession à la tyrannie.

Aristote met au rang des monarchies, et l'empire des Perses, et le royaume de Laoé.

---

<sup>1</sup> *Politique*, Liv. III, Chap. XIV.

démone. Mais qui ne voit que l'un étoit un état despotique, et l'autre une république ?

Les anciens, qui ne connoissoient pas la distribution des trois pouvoirs dans le gouvernement d'un seul, ne pouvoient se faire une idée juste de la monarchie.

## CHAPITRE X.

### *Manière de penser des autres politiques.*

Pour tempérer le gouvernement d'un seul, Arribas<sup>1</sup>, roi d'Epire, n'imagina qu'une république. Les Molasses, ne sachant comment borner le même pouvoir, firent deux rois<sup>2</sup> : par là on affoiblissoit l'état plus que le commandement; on vouloit des rivaux, et on avoit des ennemis.

Deux rois n'étoient tolérables qu'à Lacédémone : ils n'y formoient pas la constitution, mais ils étoient une partie de la constitution.

<sup>1</sup> Voyez Justin, Liv. XVII.

<sup>2</sup> Aristote, Politique, Liv. V, Chap. x.

## CHAPITRE XI.

*Des rois des temps héroïques chez les Grecs.*

CHEZ les Grecs, dans les temps héroïques, il s'établit une espèce de monarchie qui ne subsista pas<sup>1</sup>. Ceux qui avoient inventé des arts, fait la guerre pour le peuple, assemblé des hommes dispersés, ou qui leur avoient donné des terres, obtenoient le royaume pour eux, et le transmettoient à leurs enfants. Ils étoient rois, prêtres et juges. C'est une des cinq espèces de monarchies dont nous parle Aristote<sup>2</sup>: et c'est la seule qui puisse réveiller l'idée de la constitution monarchique. Mais le plan de cette constitution est opposé à celui de nos monarchies d'aujourd'hui.

Les trois pouvoirs y étoient distribués de manière que le peuple y avoit la puissance législative<sup>3</sup>; et le roi, la puissance exécutive, avec la puissance de juger: au lieu que, dans les monarchies que nous connois-

<sup>1</sup> Aristote, *Politique*, Liv. V, Chap. ix.

<sup>2</sup> *Ibid.* Liv. III, Chap. xiv.

<sup>3</sup> Voyez ce que dit Plutarque, *Vie de Thésée*. Voyez aussi Thucydide, Liv. I.

sons, le prince a la puissance exécutive et la législative, ou du moins une partie de la législative; mais il ne juge pas.

Dans le gouvernement des rois des temps héroïques, les trois pouvoirs étoient mal distribués. Ces monarchies ne pouvoient subsister : car, dès que le peuple avoit la législation, il pouvoit, au moindre caprice, anéantir la royauté, comme il fit partout.

Chez un peuple libre, et qui avoit le pouvoir législatif; chez un peuple renfermé dans une ville, où tout ce qu'il y a d'odieux devient plus odieux encore, le chef-d'œuvre de la législation est de savoir bien placer la puissance de juger. Mais elle ne le pouvoit être plus mal que dans les mains de celui qui avoit déjà la puissance exécutive. Dès ce moment le monarque devenoit terrible. Mais en même temps, comme il n'avoit pas la législation, il ne pouvoit pas se défendre contre la législation : il avoit trop de pouvoir, et il n'en avoit pas assez.

On n'avoit pas encore découvert que la vraie fonction du prince étoit d'établir des juges, et non pas de juger lui-même. La politique contraire rendit le gouvernement d'un seul insupportable. Tous ces rois f-

rent chassés. Les Grecs n'imaginèrent point la vraie distribution des trois pouvoirs dans le gouvernement d'un seul; ils ne l'imaginèrent que dans le gouvernement de plusieurs, et ils appellèrent cette sorte de constitution, *police*<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XII.

*Du gouvernement des rois de Rome, et comment les trois pouvoirs y furent distribués.*

Le gouvernement des rois de Rome avoit quelque rapport à celui des rois des temps héroïques chez les Grecs. Il tomba, comme les autres, par son vice général, quoiqu'en lui-même, et dans sa nature particulière, il fût très-bon.

Pour faire connoître ce gouvernement, je distinguerai celui des cinq premiers rois, celui de Servias Tullius, et celui de Tarquin.

La couronne étoit élective; et, sous les cinq premiers rois, le sénat eut la plus grande part à l'élection.

Après la mort du roi, le sénat examinoit si l'on garderoit la forme du gouvernement

---

<sup>1</sup> Voyez Aristote, *Politique*, Liv. IV, Chap. viii.

qui étoit établie. S'il jugeoit à propos de la garder, il nommoit un magistrat <sup>1</sup> tiré de son corps, qui élisoit un roi : le sénat devoit approuver l'élection; le peuple, la confirmer; les auspices, la garantir. Si une de ces trois conditions manquoit, il falloit faire une autre élection.

La constitution étoit monarchique, aristocratique et populaire; et telle fut l'harmonie du pouvoir, qu'on ne vit ni jalouse ni dispute dans les premiers règnes. Le roi commandoit les armées, et avoit l'intendance des sacrifices; il avoit la puissance de juger les affaires civiles <sup>2</sup> et criminelles <sup>3</sup>; il convoquoit le sénat; il assembloit le peuple; il lui portoit de certaines affaires, et régloit les autres avec le sénat <sup>4</sup>.

Le sénat avoit une grande autorité. Les

<sup>1</sup> Denys d'Halicarnasse, Liv. II, page 120; et Liv. IV, pages 242 et 243.

<sup>2</sup> Voyez le discours de Tanaquil, dans Tite-Live, Liv. I, Décade I; et le règlement de Servius Tullius, dans Denys d'Halicarnasse, Liv. IV, page 229.

<sup>3</sup> Voyez Denys d'Halicarnasse, Liv. II, page 129; et Liv. III, page 171.

<sup>4</sup> Ce fut par un sénatus-consulte que Tullus Hostilius envoya détruire Albe. (Denys d'Halicarnasse, Liv. II, pages 167 et 172.)

rois prenoient souvent des sénateurs pour juger avec eux; ils ne portoient point d'affaires au peuple qu'elles n'eussent été délibérées <sup>1</sup> dans le sénat.

Le peuple avoit le droit d'élire <sup>2</sup> les magistrats, de consentir aux nouvelles lois, et, lorsque le roi le permettoit, celui de déclarer la guerre et de faire la paix. Il n'avoit point la puissance de juger. Quand Tullus Hostilius renvoya le jugement d'Horace au peuple, il eut des raisons particulières, que l'on trouve dans Denys d'Halicarnasse <sup>3</sup>.

La constitution changea sous <sup>4</sup> Servius Tullius. Le sénat n'eut point de part à son élection; il se fit proclamer par le peuple. Il se dépouilla des jugements <sup>5</sup> civils, et ne se réserva que les criminels; il porta directement au peuple toutes les affaires: il le soulagea des taxes, et en mit tout le fardeau sur

<sup>1</sup> Denys d'Halicarnasse, Liv. IV, page 276.

<sup>2</sup> Ibid. Liv. II. Il falloit pourtant qu'il ne nommât pas à toutes les charges, puisque Valerius Publicola fit la fameuse loi qui défendoit à tout citoyen d'exercer aucun emploi, s'il ne l'avoit obtenu par les suffrages du peuple.

<sup>3</sup> Liv. III, page 159.

<sup>4</sup> Liv. IV.

<sup>5</sup> Il se priva de la moitié de sa puissance royale, dit Denys d'Halicarnasse, Liv. IV, page 229.

les patriciens. Ainsi, à mesure qu'il assiblissait la puissance royale et l'autorité du sénat, il augmentoit le pouvoir du peuple<sup>1</sup>.

Tarquin ne se fit élire ni par le sénat, ni par le peuple : il regarda Servius Tullius comme un usurpateur, et prit la couronne comme un droit héréditaire ; il extermina la plupart des sénateurs ; il ne consulta plus ceux qui restoient, et ne les appela pas même à ses jugements<sup>2</sup>. Sa puissance augmenta ; mais ce qu'il y avoit d'odieux dans cette puissance devint plus odieux encore : il usurpa le pouvoir du peuple ; il fit des lois sans lui ; il en fit même contre lui<sup>3</sup>. Il auroit réuni les trois pouvoirs dans sa personne : mais le peuple se souvint un moment qu'il étoit législateur, et Tarquin ne fut plus.

### CHAPITRE XIII.

*Réflexions générales sur l'état de Rome après l'expulsion des rois.*

On ne peut jamais quitter les Romains : c'est ainsi qu'encore aujourd'hui, dans leur

<sup>1</sup> On croyoit que, s'il n'avoit pas été prévenu par Tarquin, il auroit établi le gouvernement populaire. (Denys d'Halicarnasse, Liv. IV, page 243.)

<sup>2</sup> Denys d'Halicarnasse, Liv. IV.

<sup>3</sup> Ibid.

capitale, on laisse les nouveaux palais pour aller chercher des ruines; c'est ainsi que l'œil, qui s'est reposé sur l'email des prairies, aime à voir les rochers et les montagnes.

Les familles patriciennes avoient eu de tout temps de grandes prérogatives. Ces distinctions, grandes sous les rois, devinrent bien plus importantes après leur expulsion. Cela causa la jalouse des plébéiens, qui voulurent les abaisser. Les contestations frappoient sur la constitution, sans affoiblir le gouvernement; car, pourvu que les magistratures conservassent leur autorité, il étoit assez indifférent de quelle famille étoient les magistrats.

Une monarchie élective, comme étoit Rome, suppose nécessairement un corps aristocratique puissant qui la soutienne, sans quoi elle se change d'abord en tyrannie ou en état populaire: mais un état populaire n'a pas besoin de cette distinction de familles pour se maintenir. C'est ce qui fit que les patriciens, qui étoient des parties nécessaires de la constitution du temps des rois, en devinrent une partie superflue du temps des consuls: le peuple put les abaisser sans

se détruire lui-même, et changer la constitution sans la corrompre.

Quand Servius Tullius eut avili les patriciens, Rome dut tomber des mains des rois dans celles du peuple : mais le peuple, en abaissant les patriciens, ne dut point craindre de retomber dans celles des rois.

Un état peut changer de deux manières : ou parce que la constitution se corrige, ou parce qu'elle se corrompt. S'il a conservé ses principes, et que la constitution change, c'est qu'elle se corrige; s'il a perdu ses principes, quand la constitution vient à changer, c'est qu'elle se corrompt.

Rome, après l'expulsion des rois, devoit être une démocratie. Le peuple avoit déjà la puissance législative : c'étoit son suffrage unanime qui avoit chassé les rois; et, s'il ne persistoit pas dans cette volonté, les Tarquins pouyoient à tous les instans revenir. Prétendre qu'il eût voulu les chasser pour tomber dans l'esclavage de quelques familles, cela n'étoit pas raisonnable. La situation des choses demandoit donc que Rome fût une démocratie; et cependant elle ne l'étoit pas. Il fallut tempérer le pouvoir des principaux,

et que les lois inclinassent vers la démocratie.

Souvent les états fleurissent plus dans le passage insensible d'une constitution à une autre, qu'ils ne le faisoient dans l'une ou l'autre de ces constitutions. C'est pour lors que tous les ressorts du gouvernement sont tendus; que tous les citoyens ont des prétentions; qu'on s'attaque, ou qu'on se caresse, et qu'il y a une noble émulation entre ceux qui défendent la constitution qui décline, et ceux qui mettent en avant celle qui prévaut.

## CHAPITRE XIV.

*Comment la distribution des trois pouvoirs commença à changer après l'expulsion des rois.*

QUATRE choses choquaient principalement la liberté de Rome. Les patriciens obtenoient seuls tous les emplois sacrés, politiques, civils et militaires; on avoit attaché au consulat un pouvoir exorbitant; on fairoit des outrages au peuple; enfin on ne lui laissoit presque aucune influence dans les suffrages. Ce furent ces quatre abus que le peuple corrigea.

1<sup>o</sup>. Il fit établir qu'il y auroit des magistratures où les plébéiens pourroient prétendre; et il obtint peu à peu qu'il auroit part à toutes, excepté à celle d'*entre-roi*.

2<sup>o</sup>. On décomposa le consulat, et on en forma plusieurs magistratures. On créa des préteurs<sup>1</sup>, à qui on donna la puissance de juger les affaires privées; on nomma des questeurs<sup>2</sup> pour faire juger les crimes publics; on établit des édiles, à qui on donna la police; on fit des trésoriers<sup>3</sup>, qui eurent l'administration des deniers publics; enfin, par la création des censeurs, on ôta aux consuls cette partie de la puissance législative qui règle les mœurs des citoyens et la police momentanée des divers corps de l'état. Les principales prérogatives qui leur restèrent furent de présider aux grands états<sup>4</sup> du peuple, d'assembler le sénat, et de commander les armées.

3<sup>o</sup>. Les lois sacrées établirent des tribuns,

<sup>1</sup> Tite-Live, *Décade I*, Liv. VI.

<sup>2</sup> *Quæstores parricidii.* (Pomponius, leg. 2, parag. 23, *de Orig. juris.*)

<sup>3</sup> Plutarque, *Vie de Publicola*.

<sup>4</sup> *Comitiis centuriatis.*

qui pouvoient à tous les instans arrêter les entreprises des patriciens, et n'empêchoient pas seulement les injures particulières, mais encore les générales.

Enfin, les plébéiens augmentèrent leur influence dans les décisions publiques. Le peuple romain étoit divisé de trois manières : par centuries, par curies, et par tribus : et, quand il donnoit son suffrage, il étoit assemblé et formé d'une de ces trois manières.

Dans la première, les patriciens, les principaux, les gens riches, le sénat, ce qui étoit à peu près la même chose, avoient presque toute l'autorité : dans la seconde, ils en avoient moins ; dans la troisième, encore moins.

La division par centuries étoit plutôt une division de cens et de moyens qu'une division de personnes. Tout le peuple étoit partagé en cent quatre-vingt-treize centuries<sup>1</sup>, qui avoient chacune une voix. Les patriciens et les principaux formoient les quatre-vingt dix-huit premières centuries ; le reste des citoyens étoit répandu dans les quatre-

<sup>1</sup> Voyez là-dessus Tite-Live. liv. I; et Denys d'Halicarnasse, Liv. IV et VII.

vingt-quinze autres. Les patriciens étoient donc, dans cette division, les maîtres des suffrages.

Dans la division par curies<sup>1</sup>, les patriciens n'avoient pas les mêmes avantages. Ils en avoient pourtant. Il falloit consulter les auspices, dont les patriciens étoient les maîtres; on n'y pouvoit faire de proposition au peuple, qui n'eût été auparavant portée au sénat, et approuvée par un sénatus-consulte. Mais, dans la division par tribus, il n'étoit question ni d'auspices, ni de sénatus-consulte, et les patriciens n'y étoient pas admis.

Or le peuple chercha toujours à faire par curies les assemblées qu'on avoit coutume de faire par centuries, et à faire par tribus les assemblées qui se faisoient par curies; ce qui fit passer les affaires des mains des patriciens dans celles des plébéiens.

Ainsi, quand les plébéiens eurent obtenu le droit de juger les patriciens, ce qui commença lors de l'affaire de Coriolan<sup>2</sup>, les plébéiens voulurent les juger assemblés par

<sup>1</sup> Denys d'Halicarnasse, Liv. IX, page 598.

<sup>2</sup> Ib. id., Liv. VII.

tribus<sup>1</sup>, et non par centuries : et, lorsqu'on établit en faveur du peuple les nouvelles magistratures de tribuns et d'édiles<sup>2</sup>, le peuple obtint qu'il s'assembleroit par curies pour les nommer ; et, quand sa puissance fut affermie, il obtint<sup>3</sup> qu'ils seroient nommés dans une assemblée par tribus.

## CHAPITRE XV.

*Comment, dans l'état florissant de la république, Rome perdit tout à coup sa liberté.*

DANS le feu des disputes entre les patriciens et les plébéiens, ceux-ci demandèrent que l'on donnât des lois fixes, afin que les jugements ne fussent plus l'effet d'une volonté capricieuse, ou d'un pouvoir arbitraire. Après bien des résistances, le sénat y acquiesça. Pour composer ces lois, on nomma des décemvirs. On crut qu'on devoit leur accorder un grand pouvoir, parce qu'ils avoient à donner des lois à des partis qui

<sup>1</sup> Contre l'ancien usage, comme on le voit dans Deays d'Halicarnasse, Liv. V, page 320.

<sup>2</sup> Liv. VI, pages 410 et 411.

<sup>3</sup> Liv. IX, page 605.

étoient presque incompatibles. On suspendit la nomination de tous les magistrats ; et, dans les comices, ils furent élus seuls administrateurs de la république. Ils se trouvèrent revêtus de la puissance consulaire et de la puissance tribunitienne. L'une leur donnoit le droit d'assembler le sénat ; l'autre, celui d'assembler le peuple : mais ils ne convoquèrent ni le sénat, ni le peuple. Dix hommes dans la république eurent seuls toute la puissance législative, toute la puissance exécutive, toute la puissance des jugements. Rome se vit soumise à une tyrannie aussi cruelle que celle de Tarquin. Quand Tarquin exerçoit ses vexations, Rome étoit indignée du pouvoir qu'il avoit usurpé : quand les décemvirs exercèrent les leurs, elle fut étonnée du pouvoir qu'elle avoit donné.

Mais quel étoit ce système de tyrannie, produit par des gens qui n'avoient obtenu le pouvoir politique et militaire que par la connaissance des affaires civiles, et qui, dans les circonstances de ces-temps-là, avoient besoin au dedans de la lâcheté des citoyens pour qu'ils se laissassent gouverner, et de leur courage au dehors pour les défendre ?

Le spectacle de la mort de Virginie, im-

molée par son père à la pudeur et à la liberté, fit évanouir la puissance des décemvirs. Chacun se trouva libre, parce que chacun fut offensé : tout le monde devint citoyen, parce que tout le monde se trouva père. Le sénat et le peuple rentrèrent dans une liberté qui avoit été confiée à des tyrans ridicules.

Le peuple romain, plus qu'un autre, s'amouvoit par les spectacles. Celui du corps sanguin de Lucrèce fit finir la royauté. Le débiteur qui parut sur la place couvert de plaies fit changer la forme de la république. La vue de Virginie fit chasser les décemvirs. Pour faire condamner Manlius, il fallut ôter au peuple la vue du Capitole. La robe sanguinée de César remit Rome dans la servitude.

## CHAPITRE XVI.

*De la puissance législative dans la république romaine.*

ON n'avoit point de droits à se disputer sous les décemvirs : mais, quand la liberté revint, on vit les jaloussies renaître : tant qu'il resta quelques priviléges aux patriciens, les plébéiens les leur ôtèrent.

Il y auroit eu peu de mal, si les plébéiens s'étoient contentés de priver les patriciens de leurs prérogatives, et s'ils ne les avoient pas offensés dans leur qualité même de citoyens. Lorsque le peuple étoit assemblé par curies ou par centuries, il étoit composé de sénateurs, de patriciens et de plébéiens. Dans les disputes, les plébéiens gagnèrent ce point<sup>1</sup>, que seuls, sans les patriciens et sans le sénat, ils pourroient faire des lois qu'on appela plébiscites; et les comices où on les fit s'appelèrent comices par tribus. Ainsi il y eut des cas où les patriciens<sup>2</sup> n'eurent point de part à la puissance législative<sup>3</sup>, et où ils furent soumis à la puissance législative d'un autre corps de l'état. Ce fut un délit de la liberté. Le

<sup>1</sup> Denys d'Halicarnasse, Liv. XI, page 725.

<sup>2</sup> Par les lois sacrées, les plébéiens purent faire des plébiscites, seuls et sans que les patriciens fussent admis dans leur assemblée. (Denys d'Halicarnasse, Liv. VI, page 4xq; et Liv. VII, page 430.)

<sup>3</sup> Par la loi faite après l'expulsion des décemvirs, les patriciens furent soumis aux plébiscites, quoiqu'ils n'eussent pu y donner leur voix. (Tite-Live, Liv. III; et Denys d'Halicarnasse, Liv. XI, page 725.) Et cette loi fut confirmée par celle de Publius Philo, dictateur, l'an de Rome 416. (Tite-Live, Liv. VIII.)

peuple, pour établir la démocratie, choqua les principes mêmes de la démocratie. Il sembloit qu'une puissance aussi exorbitante auroit dû anéantir l'autorité du sénat : mais Rome avoit des institutions admirables. Elle en avoit deux surtout : par l'une, la puissance législative du peuple étoit réglée ; par l'autre, elle étoit bornée.

Les censeurs, et avant eux les consuls<sup>1</sup>, formoient et créoient, pour ainsi dire, tous les cinq ans le corps du peuple ; ils exerçoient la législation sur le corps même qui avoit la puissance législative. « Tiberius-Gracchus, » censeur, dit Cicéron, transféra les affranchis dans les tribus de la ville, non par la force de son éloquence, mais par une parole et par un geste : et, s'il ne l'eût pas fait, « cette république, qu'aujourd'hui nous soutenons à peine, nous ne l'aurions plus. »

D'un autre côté, le sénat avoit le pouvoir d'ôter, pour ainsi dire, la république des mains du peuple, par la création d'un dictateur, devant lequel le souverain baïssoit la

<sup>1</sup> L'an 312 de Rome, les consuls faisoient encore le cens, comme il paroît par Denys d'Helicarnasse, Livre XL.

tête, et les lois les plus populaires restoient dans le silence<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XVII.

### *De la puissance exécutive dans la même république.*

Si le peuple fut jaloux de sa puissance législative, il le fut moins de sa puissance exécutive. Il la laissa presque toute entière au sénat et aux consuls; et il ne se réserva guère que le droit d'élire les magistrats, et de confirmer les actes du sénat et des généraux.

Rome, dont la passion étoit de commander, dont l'ambition étoit de tout soumettre, qui avoit toujours usurpé, qui usurpoit encore, avoit continuellement de grandes affaires : ses ennemis conjuroient contre elle, ou elle conjuroit contre ses ennemis.

Obligée de se conduire, d'un côté, avec un courage héroïque, et de l'autre avec une sagesse consommée, l'état des choses demandoit que le sénat eût la direction des affaires. Le peuple disputoit au sénat toutes les bran-

<sup>1</sup> Comme celles qui permettoient d'appeler au peuple des ordonnances de tous les magistrats.

ches de la puissance législative, parce qu'il étoit jaloux de sa liberté; il ne lui disputoit point les branches de la puissance exécutive, parce qu'il étoit jaloux de sa gloire.

La part que le sénat prenoit à la puissance exécutive étoit si grande, que Polybe<sup>1</sup> dit que les étrangers pensoient tous que Rome étoit une aristocratie. Le sénat disposoit des deniers publics, et donnoit les revenus à ferme; il étoit l'arbitre des affaires des alliés; il décidoit de la guerre et de la paix, et dirigeoit, à cet égard, les consuls; il fixoit le nombre des troupes romaines et des troupes alliées, distribuoit les provinces et les armées aux consuls et aux préteurs; et, l'an du commandement expiré, il pouvoit leur donner un successeur; il décernoit les triomphes, il recevoit des ambassades et en envoyoit; il nommoit les rois, les récompensoit, les punissoit, les jugeoit, leur donnoit ou leur faisoit perdre le titre d'alliés du peuple romain.

Les consuls faisoient la levée des troupes qu'ils devoient mener à la guerre; ils commandoient les armées de terre ou de mer,

---

<sup>1</sup> Liv. VI.

disposoient des alliés; ils avoient dans les provinces toute la puissance de la république; ils donnoient la paix aux peuples vaincus, leur en imposoient les conditions, ou les renvoyoient au sénat.

Dans les premiers temps, lorsque le peuple prenoit quelque part aux affaires de la guerre et de la paix, il exerçoit plutôt sa puissance législative que sa puissance exécutive. Il ne faisoit guère que confirmer ce que les rois, et, après eux, les consuls ou le sénat, avoient fait. Bien loin que le peuple fût l'arbitre de la guerre, nous voyons que les consuls ou le sénat la faisoient souvent malgré l'opposition de ses tribuns. Mais, dans l'ivresse des prospérités, il augmenta sa puissance exécutive : ainsi <sup>1</sup> il créa lui-même les tribuns des légions, que les généraux avoient nommés jusqu'alors; et quelque temps avant la première guerre punique,

<sup>1</sup> L'an de Rome 444. (Tite-Live, première *Décade*, Liv. IX.) La guerre contre Persée paroissant périlleuse, un sénatus-consulte ordonna que cette loi seroit suspendue; et le peuple y consentit. (Tite-Live, cinquième *Décade*, Liv. II.)

il régla qu'il auroit seul le droit de déclarer la guerre<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XVIII.

*De la puissance de juger dans le gouvernement de Rome.*

LA puissance de juger fut donnée au peuple, au sénat, aux magistrats, à de certains juges. Il faut voir comment elle fut distribuée. Je commence par les affaires civiles.

Les consuls<sup>2</sup> jugèrent après les rois, comme les préteurs jugèrent après les consuls. Servius Tullius s'étoit dépouillé du jugement des affaires civiles; les consuls ne les jugèrent pas non plus, si ce n'est dans des cas très-rares<sup>3</sup>, que l'on appela, pour cette raison, *extraordinaires*<sup>4</sup>. Ils se contentè-

<sup>1</sup> Il l'arracha du sénat, dit Freinshemius, deuxième *Décade*, Liv. VI.

<sup>2</sup> On ne peut douter que les consuls, avant la création des préteurs, n'eussent eu les jugements civils. (Voyez Tite-Live, première *Décade*, Liv. II, page, 19; Denys d'Halicarnasse, Liv. X, page 627; et même Livre, page 645.)

<sup>3</sup> Souvent les tribuns jugèrent seuls : rien ne les rendit plus odieux. (Denys d'Halicarnasse, Liv. XI, p: 709.)

<sup>4</sup> *Judicia extraordinaria*. (Voy. les *Institutes*, Liv. IV.)

tent de nommer les juges, et de former les tribunaux qui devoient juger. Il paroît, par le discours d'Appius Claudius, dans Denys d'Halicarnasse<sup>1</sup>, que, dès l'an de Rome 259, ceci étoit regardé comme une coutume établie chez les Romains, et ce n'est pas la faire remonter bien haut que de la rapporter à Servius Tullius.

Chaque année le préteur formoit une liste<sup>2</sup> ou tableau de ceux qu'il choisissoit pour faire la fonction de juges pendant l'année de sa magistrature. On en prenoit le nombre suffisant pour chaque affaire. Cela se pratique à peu près de même en Angleterre. Et, ce qui étoit très-favorable à la liberté<sup>3</sup>, c'est que le préteur prenoit les juges du consentement<sup>4</sup> des parties. Le grand

<sup>1</sup> Liv. VI, page 360.

<sup>2</sup> *Album judicium.*

<sup>3</sup> « Nos ancêtres n'ont pas voulu, dit Cicéron, pro Cluentio, qu'un homme dont les parties ne seroient pas convenues, pût être juge, non-seulement de la réputation d'un citoyen, mais même de la moindre af faire pécuniaire. »

<sup>4</sup> Voyez dans les fragments de la loi Servilienne, de la Cornélienne, et autres, de quelle manière ces lois donnaient des juges dans les crimes qu'elles se proposoient

nombre de récusions que l'on peut faire aujourd'hui en Angleterre revient à peu près à cet usage.

Ces juges ne décidoient que des questions de fait<sup>1</sup> : par exemple, si une somme avoit été payée, ou non ; si une action avoit été commise, ou non. Mais pour les questions de droit<sup>2</sup>, comme elles demandoient une certaine capacité, elles étoient portées au tribunal des centumvirs<sup>3</sup>.

Les rois se réservèrent le jugement des affaires criminelles, et les consuls leur succéderent en cela. Ce fut en conséquence de cette autorité que le consul Brutus fit mourir ses enfants et tous ceux qui avoient conjuré pour les Tarquins. Ce pouvoir étoit exorbitant. Les consuls ayant déjà la puissance militaire, ils en portoient l'exercice même dans les affaires de la ville ; et leurs

de punir. Souvent ils étoient pris par le choix, quelquefois par le sort, ou enfin par le sort mêlé avec le choix.

<sup>1</sup> Sénèque, *de Benef.* Liv. III, Chap. vii, in fine.

<sup>2</sup> Voyez Quintilien, Liv. IV, page 54, in-fol., édit. de Paris, an 1541.

<sup>3</sup> Leg. 2, parag. 24, ff. de *Orig. jur.* Des magistrats appelés décemvirs présidoient au jugement, le tout sous direction d'un préteur.

procédés, dépouillés des formes de la justice, étoient des actions violentes plutôt que des jugemens.

Cela fit faire la loi *Valérienne*, qui permit d'appeler au peuple de toutes les ordonnances des consuls qui mettroient en péril la vie d'un citoyen. Les consuls ne purent plus prononcer une peine capitale contre un citoyen romain que par la volonté du peuple<sup>1</sup>.

On voit, dans la première conjuration pour le retour des Tarquins, que le consul Brutus juge les coupables; dans la seconde, on assemble le sénat et les comices pour juger<sup>2</sup>.

Les lois qu'on appelle sacrées donnèrent aux plébéiens des tribuns, qui formèrent un corps qui eut d'abord des prétentions immenses. On ne sait quelle fut plus grande, ou dans les plébéiens la lâche hardiesse de demander, ou dans le sénat la condescendance et la facilité d'accorder. La loi *Valérienne* avoit permis les appels au peuple;

---

<sup>1</sup> Quoniam de capite civis romani, in jussu populi romani, non erat permissum consulibus ius dicere. (Voyez Pomponius, leg. 2, parag. 16, fl. de Orig. jur.)

<sup>2</sup> Denys d'Halicarnasse, Liv. V, pag. 322.

c'est-à-dire, au peuple composé de sénateurs, de patriciens et de plébéiens. Les plébéiens établirent que ce seroit devant eux que les appellations seroient portées. Bien-tôt on mit en question si les plébéiens pourroient juger les patriciens : cela fut le sujet d'une dispute que l'affaire de Coriolan fit naître, et qui finit avec cette affaire. Coriolan, accusé par les tribuns devant le peuple, soutenoit, contre l'esprit de la loi *Valérienne*, qu'étant patricien, il ne pouvoit être jugé que par les consuls : les plébéiens, contre l'esprit de la même loi, prétendirent qu'il ne devoit être jugé que par eux seuls ; et ils le jugèrent.

La loi des Douze-Tables modifia ceci. Elle ordonna qu'on ne pourroit décider de la vie d'un citoyen que dans les grands états du peuple<sup>1</sup>. Ainsi le corps des plébéiens, ou, ce qui est la même chose, les comices par tribus, ne jugèrent plus que les crimes dont la peine n'étoit qu'une amende pécuniaire. Il falloit une *loi* pour infliger une peine ca-

<sup>1</sup> Les comices par centuries. Aussi Manlius Capitolinus fut-il jugé dans ces comices. (*Tite-Live, Décade I, Liv. VI, page 68.*)

pitale ; pour condamner à une peine pécuniaire, il ne falloit qu'un *plébiscite*.

Cette disposition de la loi des Douze-Tables fut très-sage. Elle forma une conciliation admirable entre le corps des plébéiens et le sénat : car, comme la compétence des uns et des autres dépendit de la grandeur de la peine et de la nature du crime, il fallut qu'ils se concertassent ensemble.

La loi *Valérienne* ôta tout ce qui restoit à Rome du gouvernement qui avoit du rapport à celui des rois grecs des temps héroïques. Les consuls se trouvèrent sans pouvoir pour la punition des crimes. Quoique tous les crimes soient publics, il faut pourtant distinguer ceux qui intéressent plus les citoyens entre eux de ceux qui intéressent plus l'état dans le rapport qu'il a avec un citoyen. Les premiers sont appelés privés ; les seconds sont les crimes publics. Le peuple jugea lui-même les crimes publics ; et, à l'égard des privés, il nomma pour chaque crime, par une commission particulière, un questeur pour en faire la poursuite. C'étoit souvent un des magistrats, quelquefois un homme privé, que le peuple choisissoit. On l'appeloit *questeur du parricide*. Il en es-

fait mention dans la loi des Douze-Tables<sup>1</sup>.

Le questeur nommoit ce qu'on appeloit le juge de la question, qui tiroit au sort les juges, formoit le tribunal, et présidoit sous lui au jugement<sup>2</sup>.

Il est bon de faire remarquer ici la part que prenoit le sénat dans la nomination du questeur, afin que l'on voie comment les puissances étoient, à cet égard, balancées. Quelquefois le sénat faisoit élire un dictateur pour faire la fonction de questeur<sup>3</sup>; quelquefois il ordonnaoit que le peuple seroit convoqué par un tribun, pour qu'il nommât un questeur<sup>4</sup>; enfin le peuple nommoit quel quefois un magistrat pour faire son rapport au sénat sur un certain crime, et lui demander qu'il donnât un questeur, comme on voit

<sup>1</sup> Dit Pomponius, dans la loi 2, au digeste, de *Orig. jur.*

<sup>2</sup> Voyez un fragment d'Ulprien, qui en rapporte un autre de la loi Cornélienne; on le trouve dans la *Collation des lois mosaiques et romaines*, titul. 1, de *Sicariis et Homicidiis*.

<sup>3</sup> Cela avoit surtout lieu dans les crimes commis en Italie, où le sénat avoit une principale inscription. (Voy. Tite-Live, première *Décade*, Liv. XI, sur les conjurations de Capoue.)

<sup>4</sup> Cela fut ainsi dans la poursuite de la mort de Postumius, l'an 340 de Rome. (Voyez Tite-Live.)

dans le jugement de Lucius Scipion<sup>1</sup>, dans Tite-Live<sup>2</sup>.

L'an de Rome 604, quelques-unes de ces commissions furent rendues permanentes<sup>3</sup>. On divisa peu à peu toutes les matières criminelles en diverses parties, qu'on appela des *questions perpétuelles*. On créa divers préteurs, et on attribua à chacun d'eux quelqu'une de ces questions. On leur donna pour un an la puissance de juger les crimes qui en dépendoient, et ensuite ils alloient gouverner leur province.

A Carthage, le sénat des cent étoit composé de juges qui étoient pour la vie : mais, à Rome, les préteurs étoient annuels, et les juges n'étoient pas même pour un an, puisqu'on les prenoit pour chaque affaire. On a vu, dans le Chapitre VI de ce Livre, combien, dans de certains gouvernements, cette disposition étoit favorable à la liberté.

Les juges furent pris dans l'ordre des sénateurs jusqu'au temps des Gracques. Tibé-

<sup>1</sup> Ce jugement fut rendu l'an de Rome 567.

<sup>2</sup> Liv. VIII.

<sup>3</sup> Cicéron, in Brutus.

<sup>4</sup> Cela se prouve par Tite-Live, Liv. XLII, qui dit qu'A. Cnibal rendit leur magistrature annuelle.

rius Gracchus fit ordonner qu'on les pren-droit dans celui des chevaliers : changement si considérable, que le tribun se vanta d'avoir, par une seule *rogation*, coupé les nerfs de l'ordre des sénateurs.

Il faut remarquer que les trois pouvoirs peuvent être bien distribués par rapport à la liberté de la constitution, quoiqu'ils ne le soient pas si bien dans le rapport avec la liberté du citoyen. A Rome, le peuple ayant la plus grande partie de la puissance législative, une partie de la puissance exécutive, et une partie de la puissance de juger, c'étoit un grand pouvoir qu'il falloit balancer par un autre. Le sénat avoit bien une partie de la puissance exécutive; il avoit quelque branche de la puissance législative<sup>1</sup>: mais cela ne suffisoit pas pour contre-balance le peuple, il falloit qu'il eût part à la puissance de juger; et il y avoit part, lorsque les juges étoient choisis parmi les sénateurs. Quand les Gracques privèrent les sénateurs de la puissance de juger<sup>2</sup>, le sénat ne put plus

<sup>1</sup> Les sénatus-consultes avoient force pendant un an, quoiqu'ils ne fussent pas confirmés par le peuple. (Denys Halicarnasse, Liv. IX, page 595; et Liv. XI, page 735.)

<sup>2</sup> En l'an 630.

résister au peuple. Ils choquèrent donc la liberté de la constitution pour favoriser la liberté du citoyen ; mais celle-ci se perdit avec celle-là.

Il en résulta des maux infinis. On changea la constitution dans un temps où, dans le feu des discordes civiles, il y avoit à peine une constitution. Les chevaliers ne furent plus cet ordre moyen qui unissoit le peuple au sénat ; et la chaîne de la constitution fut rompue.

Il y avoit même des raisons particulières qui devoient empêcher de transporter les jugements aux chevaliers. La constitution de Rome étoit fondée sur ce principe, que ceux-là devoient être soldats, qui avoient assez de bien pour répondre de leur conduite à la république. Les chevaliers, comme les plus riches, formoient la cavalerie des légions. Lorsque leur dignité fut augmentée, ils ne voulurent plus servir dans cette milice ; il fallut lever une autre cavalerie : Marius prit toutes sortes de gens<sup>1</sup> dans les légions, et la république fut perdue.

---

<sup>1</sup> Capite censos plerosque. (Salluste, guerre de Jugurtha.)

De plus, les chevaliers étoient les traitants de la république : ils étoient avides ; ils semoient les malheurs dans les malheurs, et faisoient naître les besoins publics des besoins publics. Bien loin de donner à de telles gens la puissance de juger, il auroit fallu qu'ils eussent été sans cesse sous les yeux des juges. Il faut dire cela à la louange des anciennes lois françaises : elles ont stipulé avec les gens d'affaires avec la méfiance que l'on garde à des ennemis. Lorsqu'à Rome les jugements furent transportés aux traitants, il n'y eut plus de vertu, plus de police, plus de lois, plus de magistrature, plus de magistrats.

On trouve une peinture bien naïve de ceci dans quelques fragments de Diodore de Sicile et de Dion. « Mütius Scévola, dit « Diodore<sup>1</sup>, voulut rappeler les anciennes « moeurs, et vivre de son bien propre avec « frugalité et intégrité : car ses prédéces- « seurs ayant fait une société avec les traî- « tants, qui avoient pour lors les jugements

<sup>1</sup> Fragment de cet auteur, Liv. XXXVI, dans le Recueil de Constantin Porphyrogénète, des vertus et des vices.

« À Rome, ils avoient rempli la province de toutes sortes de crimes. Mais Scéyola fit justice des publicains, et fit mener en prison ceux qui y traînoient les autres. »

Dion nous dit<sup>1</sup> que Publius Rutilius, son lieutenant, qui n'étoit pas moins odieux aux chevaliers, fut accusé à son retour d'avoir reçu des présents ; et fut condamné à une amende. Il fit sur-le-champ cession de biens. Son innocence parut, en ce qu'on lui trouva beaucoup moins de biens qu'on ne l'accusoit d'en avoir volé, et il montroit les titres de sa propriété : il ne voulut plus rester dans la ville avec de telles gens.

Les Italiens, dit encore Diodore<sup>2</sup>, étoient en Sicile des troupes d'esclaves pour labourer leurs champs et avoir soin de leurs troupeaux : ils leur refusoient la nourriture. Ces malheureux étoient obligés d'aller voler sur les grands chemins, armés de lances et de massues, couverts de peaux de bêtes, de grands chiens autour d'eux. Toute la pro-

<sup>1</sup> Fragment de son histoire, tiré de l'extrait des vertus et des vices.

<sup>2</sup> Fragment du Livre XXXIV, dans l'extrait des vertus et des vices.

citoyens, dans la république, avoient, par la nature des choses, les emplois civils et militaires. Cela fait qu'une république qui conquiert ne peut guère communiquer son gouvernement et régir l'état conquis selon la forme de sa constitution. En effet, le magistrat qu'elle envoie pour gouverner ayant la puissance exécutive, civile et militaire, il faut qu'il ait aussi la puissance législative : car qui est-ce qui feroit des lois sans lui ? Il faut aussi qu'il ait la puissance de juger : car qui est-ce qui jugeroit indépendamment de lui ? Il faut donc que le gouverneur qu'elle envoie ait les trois pouvoirs, comme cela fut dans les provinces romaines.

Une monarchie peut plus aisément communiquer son gouvernement, parce que les officiers qu'elle envoie ont, les uns la puissance exécutive civile, et les autres la puissance exécutive militaire ; ce qui n'entraîne pas après soi le despotisme.

C'étoit un privilège d'une grande conséquence pour un citoyen romain, de ne pouvoir être jugé que par le peuple. Sans cela, il auroit été soumis dans les provinces au pouvoir arbitraire d'un proconsul ou d'un

propriéteur. La ville ne sentoit point la tyrannie, qui ne s'exerçoit que sur les nations assujetties.

Ainsi, dans le monde romain, comme à Lacédémone, ceux qui étoient libres étoient extrêmement libres; et ceux qui étoient esclaves étoient extrêmement esclaves.

Pendant que les citoyens payoient des tributs, ils étoient levés avec une équité très-grande. On suivoit l'établissement de Servius Tullius, qui avoient distribué tous les citoyens en six classes, selon l'ordre de leurs richesses, et fixé la part de l'impôt à proportion de celle que chacun avoit dans le gouvernement. Il arrivoit de là qu'on souffroit de la grandeur du tribut à cause de la grandeur du crédit, et que l'on se consoloit de la petitesse du crédit par la petitesse du tribut.

Il y avoit encore une chose admirable; c'est que la division de Servius Tullius par classes étant, pour ainsi dire, le principe fondamental de la constitution, il arrivoit que l'équité dans la levée des tributs tenoit au principe fondamental du gouvernement, et ne pouvoit être ôtée qu'avec lui.

Mais, pendant que la ville payoit les tr

buts sans peine, ou n'en payoit point du tout<sup>1</sup>, les provinces étoient désolées par les chevaliers, qui étoient les traitants de la république. Nous avons parlé de leurs vexations, et toute l'histoire en est pleine.

« Toute l'Asie m'attend comme son libérateur, disoit Mithridate<sup>2</sup> : tant ont excité de haine contre les Romains les rapines des proconsuls<sup>3</sup>, les exactions des gens d'affaires, et les calomnies des jugements<sup>4</sup> ! »

Voilà ce qui fit que la force des provinces n'ajouta rien à la force de la république, et ne fit au contraire que l'affoiblir. Voilà ce qui fit que les provinces regardèrent la perte de la liberté de Rome comme l'époque de l'établissement de la leur.

<sup>1</sup> Après la conquête de la Macédoine, les tributs cessèrent à Rome.

<sup>2</sup> Harangue tirée de Trogue-Pompée, rapportée par Justin, Liv. XXXVIII.

<sup>3</sup> Voyez les oraisons contre Verrès.

<sup>4</sup> On sait que ce fut le tribunal de Varus qui fit révolter les Germains.

## CHAPITRE XX.

*Fin de ce Livre.*

JE voudrois rechercher dans tous les gouvernements modérés que nous connaissons quelle est la distribution des trois pouvoirs, et calculer par là les degrés de liberté dont chacun d'eux peut jouir. Mais il ne faut pas toujours tellement épuiser un sujet, qu'on ne laisse rien à faire au lecteur. Il ne s'agit pas de faire lire, mais de faire penser.

## LIVRE XII.

DES LOIS QUI FORMENT LA LIBERTÉ POLITIQUE DANS SON RAPPORT AVEC LE CITOYEN.

### CHAPITRE PREMIER.

*Idée de ce Livre.*

Ce n'est pas assez d'avoir traité de la liberté politique dans son rapport avec la constitution, il faut la faire voir dans le rapport qu'elle a avec le citoyen.

J'ai dit que, dans le premier cas, elle est formée par une certaine distribution des trois pouvoirs; mais, dans le second, il faut la considérer sous une autre idée. Elle consiste dans la sûreté, ou dans l'opinion que l'on a de sa sûreté.

Il pourra arriver que la constitution sera libre, et que le citoyen ne le sera point. Le citoyen pourra être libre, et la constitution ne l'être pas. Dans ces cas, la constitution sera libre de droit, et non de fait; le citoyen sera libre de fait, et non pas de droit.

Il n'y a que la disposition des lois, et

même des lois fondamentales qui forme la liberté dans son rapport avec la constitution. Mais, dans le rapport avec le citoyen, des moeurs, des manières, des exemples reçus peuvent la faire naître, et de certaines lois civiles la favoriser, comme nous allons voir dans ce Livre-ci.

De plus, dans la plupart des états, la liberté étant plus gênée, choquée ou abattue, que leur constitution ne le demande, il est bon de parler des lois particulières, qui, dans chaque constitution, peuvent aider ou choquer le principe de la liberté dont chacun d'eux peut être susceptible.

## CHAPITRE II.

### *De la liberté du citoyen.*

La liberté philosophique consiste dans l'exercice de sa volonté, ou du moins ( s'il faut parler dans tous les systèmes ) dans l'opinion où l'on est que l'on exerce sa volonté. La liberté politique consiste dans la sûreté, ou du moins dans l'opinion que l'on a de sa sûreté.

Cette sûreté n'est jamais plus attaquée que dans les accusations publiques ou privées. C'est donc de la bonté des lois crimi-

nelles que dépend principalement la liberté du citoyen.

Les lois criminelles n'ont pas été perfectionnées tout d'un coup. Dans les lieux mêmes où l'on a le plus cherché la liberté, on ne l'a pas toujours trouvée. Aristote<sup>1</sup> nous dit qu'à Cumæ les parents de l'accusateur pouvoient être témoins. Sous les rois de Rome, la loi étoit si imparfaite, que Servius Tullius prononça la sentence contre les enfants d'Ancus Martius, accusé d'avoir assassiné le roi son beau-père<sup>2</sup>. Sous les premiers rois des Francs, Clotaire fit une loi<sup>3</sup> pour qu'un accusé ne pût être condamné sans être ouï; ce qui prouve une pratique contraire dans quelque cas particulier, ou chez quelque peuple barbare. Ce fut Charrondas qui introduisit les jugements contre les faux témoignages<sup>4</sup>. Quand l'innocence des citoyens n'est pas assurée, la liberté ne l'est pas non plus.

<sup>1</sup> *Politique*, Liv. II,

<sup>2</sup> Tarquinius Priscus. (*Voyez Denys d'Halicarnasse*, Liv. IV.)

<sup>3</sup> De l'an 560.

<sup>4</sup> Aristote, *Politique*, Liv. II, Chap. xii. Il donna ses à Thûrium, dans la 84<sup>e</sup> olympiade.

Les connoissances que l'on a acquises dans quelque pays, et que l'on acquerra dans d'autres, sur les règles les plus sûres que l'on puisse tenir dans les jugements criminels, intéressent le genre humain plus qu'aucune chose qu'il y ait au monde.

Ce n'est que sur la pratique de ces connaissances que la liberté peut être fondée; et, dans un état qui auroit là-dessus les meilleures lois possibles, un homme à qui on feroit son procès, et qui devroit être pendu le lendemain, seroit plus libre qu'un bacha ne l'est en Turquie.

### CHAPITRE III.

#### *Continuation du même sujet.*

Les lois qui font périr un homme sur la déposition d'un seul témoin sont fatales à la liberté. La raison en exige deux, parce qu'un témoin qui affirme, un accusé qui nie, font un partage; et il faut un tiers pour le vider.

Les Grecs <sup>1</sup> et les Romains <sup>2</sup> exigeoient une voix de plus pour condamner. Nos lois

<sup>1</sup> Voyez Aristide, orat. in Minervam.

<sup>2</sup> Denys d'Halicarnasse, sur le jugement de Coriolan, Liv. VII.

françaises en demandent deux. Les Grecs prétendoient que leur usage avoit été établi par les dieux<sup>1</sup>; mais c'est le nôtre.

## CHAPITRE IV.

*Que la liberté est favorisée par la nature des peines et leur proportion.*

C'EST le triomphe de la liberté, lorsque les lois criminelles tirent chaque peine de la nature particulière du crime. Tout l'arbitraire cesse; la peine ne descend point du caprice du législateur, mais de la nature de la chose; et ce n'est point l'homme qui fait violence à l'homme.

Il y a quatre sortes de crimes. Ceux de la première espèce choquent la religion; ceux de la seconde, les mœurs; ceux de la troisième, la tranquillité; ceux de la quatrième, la sûreté des citoyens. Les peines que l'on inflige doivent dériver de la nature de chacune de ces espèces.

Je ne mets dans la classe des crimes qui intéressent la religion que ceux qui l'attaquent directement, comme sont tous les sacriléges simples: car les crimes qui en trou-

<sup>1</sup> *Minerva calculus.*

blent l'exercice sont de la nature de ceux qui choquent la tranquillité des citoyens ou leur sûreté, et doivent être renvoyés à ces classes.

Pour que la peine des sacriléges simples soit tirée de la nature<sup>1</sup> de la chose, elle doit consister dans la privation de tous les avantages que donne la religion; l'expulsion hors des temples; la privation de la société des fidèles, pour un temps ou pour toujours; la fuite de leur présence; les exécration, les détestations, les conjurations.

Dans les choses qui troublent la tranquillité ou la sûreté de l'état, les actions cachées sont du ressort de la justice humaine. Mais dans celles qui blessent la Divinité, là où il n'y a point d'action publique, il n'y a point de matière de crime: tout s'y passe entre l'homme et Dieu, qui sait la mesure et le temps de ses vengeances. Que si, confondant les choses, le magistrat recherche aussi le sacrilège caché, il porte une inquisition sur un genre d'action où elle n'est point né-

---

<sup>1</sup> Saint Louis fit des lois si outrées contre ceux qui juroient, que le pape se crut obligé de l'en avertir. Ce prince modéra son zèle, et adoucit ses lois. (Voyez ses ordonnances.)

cessaire : il détruit la liberté des citoyens, en armant contre eux le zèle des consciences timides et celui des consciences hardies.

Le mal est venu de cette idée, qu'il faut venger la Divinité. Mais il faut faire honorer la Divinité, et ne la venger jamais. En effet, si l'on se conduisait par cette dernière idée, quelle seroit la fin des supplices ? Si les lois des hommes ont à venger un Etre infini, elles se régleront sur son infinité, et non pas sur les foiblesses, sur les ignorances, sur les caprices de la nature humaine.

Un historien<sup>1</sup> de Provence rapporte un fait qui nous peint très-bien ce que peut produire sur des esprits faibles cette idée de venger la Divinité. Un Juif, accusé d'avoir blasphémé contre la sainte Vierge, fut condamné à être écorché. Des chevaliers masqués, le couteau à la main, montèrent sur l'échafaud, et en chassèrent l'exécuteur, pour venger eux-mêmes l'honneur de la sainte Vierge..... Je ne veux point prévenir les réflexions du lecteur.

La seconde classe est des crimes qui sont contre les mœurs. Telles sont la violation de

la continence publique ou particulière, c'est-à-dire, de la police sur la manière dont on doit jouir des plaisirs attachés à l'usage des sens et à l'union des corps. Les peines de ces crimes doivent encore être tirées de la nature de la chose. La privation des avantages que la société a attachés à la pureté des moeurs, les amendes, la honte, la contrainte de se cacher, l'infamie publique, l'expulsion hors de la ville et de la société, enfin toutes les peines qui sont de la juridiction correctionnelle, suffisent pour réprimer la témérité des deux sexes. En effet, ces choses sont moins fondées sur la méchanceté que sur l'oubli ou le mépris de soi-même.

Il n'est ici question que des crimes qui intéressent uniquement les moeurs, non de ceux qui choquent aussi la sûreté publique, tels que l'enlèvement et le viol, qui sont de la quatrième espèce.

Les crimes de la troisième classe sont ceux qui choquent la tranquillité des citoyens : et les peines en doivent être tirées de la nature de la chose, et se rapporter à cette tranquillité; comme la privation, l'exil, les corrections, et autres peines qui ramènent les es-

priits inquiets, et les font rentrer dans l'ordre établi.

Je restreins les crimes contre la tranquillité aux choses qui contiennent une simple lésion de police : car celles qui, troublant la tranquillité, attaquent en même temps la sûreté, doivent être mises dans la quatrième classe.

Les peines de ces derniers crimes sont ce qu'on appelle des supplices. C'est une espèce de talion, qui fait que la société refuse la sûreté à un citoyen qui en a privé ou qui a voulu en priver un autre. Cette peine est tirée de la nature de la chose, puisée dans la raison et dans les sources du bien et du mal. Un citoyen mérite la mort, lorsqu'il a violé la sûreté au point qu'il a ôté la vie, ou qu'il a entrepris de l'ôter. Cette peine de mort est comme le remède de la société malade. Lorsqu'on viole la sûreté à l'égard des biens, il peut y avoir des raisons pour que la peine soit capitale : mais il vaudroit peut-être mieux, et il seroit plus de la nature, que la peine des crimes contre la sûreté des biens fût punie par la perte des biens. Et cela devroit être ainsi, si les fortunes étoient

communes ou égales : mais, comme ce sont ceux qui n'ont point de bien qui attaquent plus volontiers celui des autres, il a fallu que la peine corporelle suppléât à la pécuniaire.

Tout ce que je dis est puisé dans la nature, et est très-favorable à la liberté du citoyen.

## CHAPITRE V.

*De certaines accusations qui ont particulièrement besoin de modération et de prudence.*

MAXIME importante : il faut être très-circonspect dans la poursuite de la magie et de l'hérésie. L'accusation de ces deux crimes peut extrêmement choquer la liberté, et être la source d'une infinité de tyrannies, si le législateur ne sait la borner; car, comme elle ne porte pas directement sur les actions d'un citoyen, mais plutôt sur l'idée que l'on s'est faite de son caractère, elle devient dangereuse à proportion de l'ignorance du peuple; et pour lors un citoyen est toujours en danger, parce que la meilleure conduite du monde, la morale la plus pure, la pratique

de tous les devoirs, ne sont pas des garants contre les soupçons de ces crimes.

Sous Manuel Comnène, le *protestater*<sup>1</sup> fut accusé d'avoir conspiré contre l'empereur, et de s'être servi pour cela de certains secrets qui rendent les hommes invisibles. Il est dit, dans la vie de cet empereur<sup>2</sup>, que l'on surprit Aaron lisant un livre de Salomon, dont la lecture faisoit paroître des légions de démons. Or, en supposant dans la magie une puissance qui arme l'enfer, et en partant de là, on regarde celui que l'on appelle un magicien comme l'homme du monde le plus propre à troubler et à renverser la société, et l'on est porté à le punir sans mesure.

L'indignation croît lorsque l'on met dans la magie le pouvoir de détruire la religion. L'histoire de Constantinople<sup>3</sup> nous apprend que, sur une révélation qu'avoit eue un évêque, qu'un miracle avoit cessé à cause de la magie d'un particulier, lui et son fils furent condamnés à mort. De combien de choses

<sup>1</sup> Nicétas, *Vie de Manuel Comnène*, Liv. IV.

<sup>2</sup> *bid.*

<sup>3</sup> *Histoire de l'empereur Maurice*, par Théophylacte,

prodigieuses ce crime ne dépendoit-il pas ! qu'il ne soit pas rare qu'il y ait des révélations ; que l'évêque en ait eu une ; qu'elle fût véritable ; qu'il y eût eu un miracle ; que ce miracle eût cessé ; qu'il y eût de la magie ; que la magie pût renverser la religion ; que ce particulier fût magicien ; qu'il eût fait enfin cet acte de magie.

L'empereur Théodore Lascaris attribuoit sa maladie à la magie. Ceux qui en étoient accusés n'avoient d'autre ressource que de manier un fer chaud sans se brûler. Il auroit été bon chez les Grecs d'être magicien pour se justifier de la magie. Tel étoit l'excès de leur idiotisme, qu'au crime du monde le plus incertain ils joignoient les preuves les plus incertaines.

Sous le règne de Philippe-le-Long , les Juifs furent chassés de France , accusés d'avoir empoisonné les fontaines par le moyen des lépreux. Cette absurde accusation doit bien faire douter de toutes celles qui sont fondées sur la haine publique.

Je n'ai point dit ici qu'il ne falloit pas punir l'hérésie ; je dis qu'il faut être très-circconspect à la punir.

## CHAPITRE VI.

*Du crime contre nature.*

A Dieu ne plaise que je veuille diminuer l'horreur que l'on a pour un crime que la religion, la morale et la politique condamnent tour à tour! Il faudroit le proscrire, quand il ne feroit que donner à un sexe les foiblesses de l'autre, et préparer à une vieillesse infâme par une jeunesse honteuse. Ce que j'en dirai lui laissera toutes ses flétrissures, et ne portera que contre la tyrannie qui peut abuser de l'horreur même què l'on en doit avoir.

Comme la nature de ce crime est d'être caché, il est souvent arrivé que des législateurs l'ont puni sur la déposition d'un enfant. C'étoit ouvrir une porte bien large à la calomnie. « Justinien, dit Procope<sup>1</sup>, publia une loi contre ce crime; il fit rechercher ceux qui en étoient coupables, non seulement depuis la loi, mais avant. La déposition d'un témoin, quelquefois d'un enfant, quelquefois d'un oecclave, suffisoit,

---

<sup>1</sup> *Histoire secrète.*

« surtout contre les riches , et contre ceux  
« qui étoient de la faction des *verts*. »

Il est singulier que , parmi nous , trois crimes , la magie , l'hérésie , et le crime contre nature , dont on pourroit prouver , du premier , qu'il n'existe pas ; du second , qu'il est susceptible d'une infinité de distinctions , interprétations , limitations ; du troisième , qu'il est très-souvent obscur , aient été tous trois punis de la peine du feu .

Je dirai bien que le crime contre nature ne fera jamais dans une société de grands progrès , si le peuple ne s'y trouve porté d'ailleurs par quelque coutume , comme chez les Grecs , où les jeunes gens faisoient tous leurs exercices nus ; comme chez nous , où l'éducation domestique est hors d'usage ; comme chez les Amériques , où des particuliers ont un grand nombre de femmes qu'ils méprisent , tandis que les autres n'en peuvent avoir . Que l'on ne prépare point ce crime ; qu'on le proscrire par une police exacte , comme toutes les violations des mœurs ; et l'on verra soudain la nature , ou défendre ses droits , ou les reprendre . Douce , aimable , charmante , elle a répandu les plaisirs d'une main libérale ; et , en nous comblant de dé-

lices, elle nous prépare, par des enfants qui nous font, pour ainsi dire, renaître, à des satisfactions plus grandes que ces délices mêmes.

## CHAPITRE VII.

### *Du crime de l'èse-majesté.*

LES lois de la Chine décident que qui-conque manque de respect à l'empereur doit être puni de mort. Comme elles ne définissent pas ce que c'est que ce manquement de respect, tout peut fournir un prétexte pour ôter la vie à qui l'on veut, et exterminer la famille que l'on veut.

Deux personnes chargées de faire la gazette de la cour, ayant mis dans quelque fait des circonstances qui ne se trouvèrent pas vraies, on dit que mentir dans une gazette de la cour, c'étoit manquer de respect à la cour, et on les fit mourir<sup>1</sup>. Un prince du sang ayant mis quelque note par mégarde sur un mémorial signé du pinceau rouge par l'empereur, on décida qu'il avoit manqué de respect à l'empereur; ce qui causa contre

---

<sup>1</sup> Le P. Du Halde, tome I, page 43.

cette famille une des terribles persécutions dont l'histoire ait jamais parlé<sup>1</sup>.

C'est assez que le crime de lèse-majesté soit vague pour que le gouvernement dégénère en despotisme. Je m'étendrai davantage là-dessus dans le Livre de la composition des lois.

## CHAPITRE VIII.

*De la mauvaise application du nom de crime de sacrilége et de lèse-majesté.*

C'est encore un violent abus de donner le nom de crime de lèse-majesté à une action qui ne l'est pas. Une loi des empereurs<sup>2</sup> poursuivoit comme sacriléges ceux qui mettoient en question le jugement du prince, et doutoient du mérite de ceux qu'il avoit choisis pour quelque emploi<sup>3</sup>. Ce furent bien le cabinet et les favoris qui établirent ce crime. Une autre loi avoit déclaré que ceux qui attentent contre les ministres et les offi-

<sup>1</sup> Le P. Parennin, dans les *Lettres édifiantes*.

<sup>2</sup> Gratien, Valentinien et Théodore. C'est la seconde au code de crim. sacril.

<sup>3</sup> *Sacrilegii instar est dubitare an is dignus sit quem elegerit imperator. (Ibid.)* Cette loi a servi de modèle celle de Roger: dans les *Constitutions de Naples*, Tit

ciens du prince sont criminels de lèse-majesté, comme s'ils attentoient contre le prince même<sup>1</sup>. Nous devons cette loi à deux princes<sup>2</sup> dont la faiblesse est célèbre dans l'histoire ; deux princes qui furent menés par leurs ministres, comme les troupeaux sont conduits par les pasteurs ; deux princes esclaves dans le palais, enfants dans le conseil, étrangers aux armées, qui ne conservèrent l'empire que parce qu'ils le donnèrent tous les jours. Quelques-uns de ces favoris conspirèrent contre leurs empereurs. Ils firent plus : ils conspirèrent contre l'empire ; ils y appellèrent les barbares : et, quand on voulut les arrêter, l'état étoit si faible, qu'il fallut violer leur loi, et s'exposer au crime de lèse-majesté pour les punir.

C'est pourtant sur cette loi que se fondoit le rapporteur de M. de Cinq-Mars<sup>3</sup>, lorsque, voulant prouver qu'il étoit coupable du crime de lèse-majesté pour avoir voulu chasser le cardinal de Richelieu des affaires, il dit : « Le crime qui touche la personne des

<sup>1</sup> La loi V<sup>e</sup>, ad leg. Jul. maj. code 9, Tit. VIII.

<sup>2</sup> Arcadius et Honorius.

<sup>3</sup> Mémoires de Mentrévor, tome I.

« ministres des princes est réputé, par les  
 « constitutions des empereurs, de pareil  
 « poids que celui qui touche leur personne.  
 « Un ministre sert bien son prince et son  
 « état; on l'ôte à tous les deux : c'est comme  
 « si l'on privoit le premier d'un bras<sup>1</sup>, et le  
 « second d'une partie de sa puissance. »  
 Quand la servitude elle-même viendroit sur  
 la terre, elle ne parleroit pas autrement.

Une autre loi de Valentinien, Théodose  
 et Arcadius<sup>2</sup>, déclare les faux-monnoyeurs  
 coupables du crime de lèse-majesté. Mais  
 n'étoit-ce pas confondre les idées des choses?  
 Porter sur un autre crime le nom de lèse-ma-  
 jesté, n'est-ce pas diminuer l'horreur du  
 crime de lèse-majesté?

## CHAPITRE IX.

### *Continuation du même sujet.*

PAULIN ayant mandé à l'empereur  
 Alexandre « qu'il se préparoit à poursuivre,  
 « comme criminel de lèse-majesté, un juge  
 « qui avoit prononcé contre ses ordonnances,

<sup>1</sup> *Nam ipsi pars corporis nostri sunt.* (Même loi, au  
 code, *ad leg. Jul. maj.*)

<sup>2</sup> C'est la neuvième, au code Théod. de *falsi mon-*

« l'empereur lui répondit que, dans un siècle  
 « comme le sien, les crimes de lèse-majesté  
 « indirects n'avoient point de lieu <sup>1</sup>. »

Faustinien ayant écrit au même empereur, qu'ayant juré par la vie du prince qu'il ne pardonneroit jamais à son esclave, il se voyoit obligé de perpétuer sa colère, pour ne pas se rendre coupable du crime de lèse-majesté : « Vous avez pris de vaines ter-  
 « reurs <sup>2</sup>, lui répondit l'empereur, et vous  
 « ne connoissez pas mes maximes. »

Un sénatus-consulte <sup>3</sup> ordonna que celui qui avoit ~~fu~~ du des statues de l'empereur qui auroient été réprouvées, ne seroit point coupable de lèse-majesté. Les empereurs Sévère et Antonin écrivirent à Pontius <sup>4</sup>, que celui qui vendroit des statues de l'empereur non consacrées ne tomberoit point dans le crime de lèse majesté. Les mêmes empereurs

<sup>1</sup> *Etiam ex aliis caussis majestatis crimina cessant meo saeculo.* (Leg. I, cod. Lib. IX, Tit. VIII, ad leg. Jul. maj.)

<sup>2</sup> *Alienam sectae meæ sollicitudinem concepisti.* (Leg. II, cod. Liv. XLIII, Tit. IV, ad leg. Jul. maj.)

<sup>3</sup> Voyez la loi IV, paragr. 3, au ff. *ad leg. Jul. maj.* Liv. XLVIII, tome IV.

<sup>4</sup> Voyez la loi V, paragr. 2, au ff. *ad leg. Jul. maj.*

écrivirent à Julius Cassianus, que celui qui jetteroit par hasard une pierre contre une statue de l'empereur ne devoit point être poursuivi comme criminel de lèse-majesté<sup>1</sup>. La loi Julie demandoit ces sortes de modifications; car elle avoit rendu coupable de lèse-majesté, non-seulement ceux qui fondoyent les statues des empereurs, mais ceux qui commettoient quelque action semblable<sup>2</sup>; ce qui rendoit ce crime arbitraire. Quand on eut établi bien des crimes de lèse-majesté, il fallut nécessairement distinguer ces crimes. Aussi le jurisconsulte Ulprien, après avoir dit que l'accusation du crime de lèse-majesté ne s'éteignoit point par la mort du coupable, ajoute-t-il<sup>3</sup> que cela ne regarde pas tous les crimes de lèse-majesté établis par la loi Julie, mais seulement celui qui contient un attentat contre l'empire ou contre la vie de l'empereur.

<sup>1</sup> Voyez la loi V, paragr. 1.

<sup>2</sup> Atiudve quid simile admiserint. (Leg. VI, ff. ad leg. Jul. maj.)

<sup>3</sup> Dans la loi dernière, ou ff. ad leg. Jul. maj. de adulteriis.

## CHAPITRE X.

*Continuation du même sujet.*

UNE loi d'Angleterre, passée sous Henri VIII, déclaroit coupables de haute trahison tous ceux qui prédiroient la mort du roi. Cette loi étoit bien vague. Le despotisme est si terrible, qu'il se tourne même contre ceux qui l'exercent. Dans la dernière maladie de ce roi, les médecins n'osèrent jamais dire qu'il fût en danger, et ils agirent sans deute en conséquence<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XI.

*Des pensées.*

UN Marsias songea qu'il coupoit la gorge à Denys<sup>2</sup>. Celui-ci le fit mourir, disant qu'il n'y auroit pas songé la nuit s'il n'y eût pensé le jour. C'étoit une grande tyrannie : car, quand même il y auroit pensé, il n'auroit pas attenté<sup>3</sup>. Les lois ne se chargent de punir que les actions extérieures.

<sup>1</sup> Voyez l'*Histoire de la réformation*, par M. Burnet.

<sup>2</sup> Plutarque, *Vie de Denys*.

<sup>3</sup> Il faut que la pensée soit jointe à quelque sorte d'action.

## CHAPITRE XII.

*Des paroles indiscrettes.*

RIEN ne rend encore le crime de lèse-majesté plus arbitraire que quand des paroles indiscrettes en deviennent la matière. Les discours sont si sujets à l'interprétation, il y a tant de différence entre l'indiscrétion et la malice, et il y en a si peu dans les expressions qu'elles emploient, que la loi ne peut guère soumettre les paroles à une peine capitale, à moins qu'elle ne déclare expressément celle qu'elle y soumet<sup>1</sup>.

Les paroles ne forment point un corps de délit; elles ne restent que dans l'idée. La plupart du temps elles ne signifient point par elles-mêmes, mais par le ton dont on les dit. Souvent, en redisant les mêmes paroles, on ne rend pas le même sens : ce sens dépend de la liaison qu'elles ont avec d'autres choses. Quelquefois le silence exprime plus que tous les discours. Il n'y a rien de si

<sup>1</sup> *Si non tale sit delictum, in quod vel scriptura legis descendit, vel ad exemplum legis vindicandum est,* dit Modestinus, dans la loi VII, paragr. 3, in fine, au ff. ad leg. Jul. maj.

équivoque que tout cela. Comment donc en faire un crime de lèse-majesté? Partout où cette loi est établie, non-seulement la liberté n'est plus, mais son ombre même.

Dans le manifeste de la czarine Anne, donné contre la famille d'Olgourouki<sup>1</sup>, un de ces princes est condamné à mort pour avoir proféré des paroles inaccidentes qui avoient du rapport à sa personne; un autre, pour avoir maligement interprété ses sages dispositions pour l'empire, et offensé sa personne sacrée par des paroles peu respectueuses.

Je ne prétends point diminuer l'indignation que l'on doit avoir contre ceux qui veulent flétrir la gloire de leur prince; mais je dirai bien que, si l'on veut modérer le despotisme, une simple punition correctionnelle conviendra mieux, dans ces occasions, qu'une accusation de lèse-majesté, toujours terrible à l'innocence même<sup>2</sup>.

Les actions ne sont pas de tous les jours; bien des gens peuvent les remarquer : une

<sup>1</sup> En 1740.

<sup>2</sup> *Nec lubicum linguæ ad pœnam facile trahendum modestinus*, dans la loi VII, paragr. 3, au ff. ad maj.)

fausse accusation sur des faits peut être aisément éclaircie. Les paroles qui sont jointes à une action prennent la nature de cette action. Ainsi un homme qui va dans la place publique exhorter les sujets à la révolte, devient coupable de lèse-majesté, parce que les paroles sont jointes à l'action et y participent. Ce ne sont point les paroles que l'on punit, mais une action commise, dans laquelle on emploie les paroles. Elles ne deviennent des crimes que lorsqu'elles préparent, qu'elles accompagnent ou qu'elles suivent une action criminelle. On renverse tout, si l'on fait des paroles un crime capital, au lieu de les regarder comme le signe d'un crime capital.

Les empereurs Théodose, Arcadius et Honorius, écrivirent à Rufin, préfet du prétoire : « Si quelqu'un parle mal de notre personne ou de notre gouvernement, nous ne voulons point le punir<sup>1</sup> : s'il a parlé par légèreté, il faut le mépriser; si c'est

---

<sup>1</sup> *Si id ex levitate processerit, contemnendum est; si ex insanid, miseratione dignissimum; si ab injurid, remittendum. (Lege unicâ, cod. si quis imperat. maled.)*

« par folie, il faut le plaindre; si c'est une  
 « injure, il faut lui pardonner. Ainsi, lais-  
 « sant les choses dans leur entier, vous nous  
 « en donnerez connoissance, afin que nous  
 « jugions des paroles par les personnes, et  
 « que nous pesions bien si nous devons les  
 « soumettre au jugement, ou les négliger. »

## CHAPITRE XIII.

### *Des écrits.*

Les écrits contiennent quelque chose de plus permanent que les paroles : mais, lorsqu'ils ne préparent pas au crime de lèse-majesté, ils ne sont point une matière du crime de lèse-majesté.

Auguste et Tibère y attachèrent pourtant la peine de ce crime<sup>1</sup> : Auguste, à l'occasion de certains écrits faits contre des hommes et des femmes illustres; Tibère, à cause de ceux qu'il crut faits contre lui. Rien ne fut plus fatal à la liberté romaine. Crémutius Cordus fut accusé, parce que dans ses

<sup>1</sup> Tacite, *Annales*, Liv. I. Cela continua sous les règnes suivants. (Voyez la loi première, au code de *famœs libellis*.)

annales il avoit appelé Cassius le dernier des Romains <sup>1</sup>.

Les écrits satiriques ne sont guère connus dans les états despotiques, où l'abalement d'un côté, et l'ignorance de l'autre, ne donnent ni le talent ni la volonté d'en faire. Dans la démocratie, on ne les empêche pas, par la raison même, qui dans le gouvernement d'un seul les fait défendre. Comme ils sont ordinairement composés contre des gens puissants, ils flattent, dans la démocratie, la malignité du peuple qui gouverne. Dans la monarchie, on les défend; mais on en fait plutôt un sujet de police que de crime. Ils peuvent amuser la malignité générale, consoler les mécontents, diminuer l'envie contre les places, donner au peuple la patience de souffrir, et le faire rire de ses souffrances.

L'aristocratie est le gouvernement qui proscrit le plus les ouvrages satiriques. Les magistrats y sont de petits souverains, qui ne sont pas assez grands pour mépriser les injures. Si, dans la monarchie, quelque trait ~~ta~~ contre le monarque, il est si haut, que le trait n'arrive point jusqu'à lui. Un

---

<sup>1</sup> Tacite, *Annales*, Liv. IV.

seigneur aristocratique en est percé de part en part. Aussi les décemvirs, qui formoient une aristocratie, punirent-ils de mort les écrits satiriques<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XIV.

### *Violation de la pudeur dans la punition des crimes.*

Il y a des règles de pudeur observées chez presque toutes les nations du monde : il seroit absurde de les violer dans la punition des crimes, qui doit toujours avoir pour objet le rétablissement de l'ordre.

Les Orientaux, qui ont exposé des femmes à des éléphants dressés pour un abominable genre de supplice, ont-ils voulu faire violer la loi par la loi?

Un ancien usage des Romains défendoit de faire mourir les filles qui n'étoient pas nubiles. Tibère trouva l'expédient de les faire violer par le bourreau avant de les envoyer au supplice<sup>2</sup>: tyran subtil et cruel, il détruisoit les mœurs pour conserver les coutumes!

<sup>1</sup> La loi des Douze-Tables.

<sup>2</sup> Suetonius, in Tiberio.

Lorsque la magistrature japonaise a fait exposer dans les places publiques les femmes nues, et les a obligées de marcher à la manière des bêtes, elle a fait frémir la pudeur<sup>1</sup> : mais, lorsqu'elle a voulu contraindre une mère..... lorsqu'elle a voulu contraindre un fils..... je ne puis achever, elle a fait frémir la nature même<sup>2</sup>.

## CHAPITRE XV.

*De l'affranchissement de l'esclave pour accuser le maître.*

AUCUSTE établit que les esclaves de ceux qui auroient conspiré contre lui seroient vendus au public, afin qu'ils puissent déposer contre leurs maîtres<sup>3</sup>. On ne doit rien négliger de ce qui mène à la découverte d'un grand crime. Ainsi, dans un état où il y a des esclaves, il est naturel qu'ils puissent être indicateurs : mais ils ne sauroient être témoins.

Vindex indiqua la conspiration faite en faveur de Tarquin : mais il ne fut pas témoin

<sup>1</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la Compagnie des Indes, tome V, page 2.

<sup>2</sup> Ibid. page 496.

<sup>3</sup> Dion, dans Xiphilin.

contre les enfants de Brutus. Il étoit juste de donner la liberté à celui qui avoit rendu un si grand service à sa patrie : mais on ne la lui donna pas, afin qu'il rendît ce service à sa patrie.

Aussi l'empereur Tacite ordonna-t-il que les esclaves ne seroient pas témoins contre leur maître, dans le crime même de lèse-majesté<sup>1</sup> : loi qui n'a pas été mise dans la compilation de Justinien.

## CHAPITRE XVI.

### *Calomnie dans le crime de lèse-majesté.*

Il faut rendre justice aux Césars ; ils n'imaginèrent pas les premiers les tristes lois qu'ils firent. C'est Sylla<sup>2</sup> qui leur apprit qu'il ne falloit point punir les calomniateurs. Bientôt on alla jusqu'à les récompenser<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Flavius Vopiscus, dans sa vie.

<sup>2</sup> Sylla fit une loi de majesté, dont il est parlé dans les oraisons de Cicéron, *pro Cluentio*, art. 3 ; *in Pisoneum*, art. 21 ; deuxième contre Verrès, art. 5 ; *Épitres familiaires*, Liv. III, lett. II. César et Auguste les insérèrent dans les lois Julies ; et d'autres y ajoutèrent.

<sup>3</sup> *Ex quo quis distinctior accusator, eo magis honores ssequebatur; ac veluti sacrosanctus erat.* (Tacite.)

## CHAPITRE XVII.

*De la révélation des conspirations.*

« QUAND ton frère, ou ton fils, ou ta fille, ou ta femme bien-aimée, ou ton ami, qui est comme ton âme, te diront en se-cret : *Allons à d'autres dieux*, tu les lapi-deras : d'abord ta main sera sur lui, en-suite celle de tout le peuple. » Cette loi du Deutéronome<sup>1</sup> ne peut être une loi civile chez la plupart des peuples que nous con-naissons, parce qu'elle y ouvrira la porte à tous les crimes.

La loi qui ordonne dans plusieurs états, sous peine de la vie, de révéler les conspira-tions auxquelles même on n'a pas trempé, n'est guère moins dure. Lorsqu'on la porte dans le gouvernement monarchique, il est très-convenable de la restreindre.

Elle n'y doit être appliquée dans toute sa sévérité qu'au crime de lèse-majesté au pre-mier chef. Dans ces états, il est très-impor-tant de ne point confondre les différents chefs de ce crime.

Au Japon, où les lois renversent toutes

---

<sup>1</sup> Chap. XIII, vers 6, 7, 8 et 9.

les idées de la raison humaine, le crime de non-révélation s'applique aux cas les plus ordinaires.

Une relation<sup>1</sup> nous parle de deux demoiselles qui furent enfermées jusqu'à la mort dans un coffre hérissé de pointes : l'une, pour avoir eu quelque intrigue de galanterie; l'autre pour ne l'avoir point révélée.

### CHAPITRE XVIII.

*Combien il est dangereux, dans les républiques, de trop punir le crime de lèse-majesté.*

QUAND une république est parvenue à détruire ceux qui vouloient la renverser, il faut se hâter de mettre fin aux vengeances, aux peines, et aux récompenses même.

On ne peut faire de grandes punitions, et par conséquent de grands changements, sans mettre dans les mains de quelques citoyens un grand pouvoir. Il vaut donc mieux, dans ce cas, pardonner beaucoup que punir beaucoup, exiler peu qu'exiler beaucoup, laisser les biens que multiplier les

---

<sup>1</sup> Recueil des Voyages qui ont servi à l'établissement de la Compagnie des Indes, page 423, Liv. V, part. II.

confiscations. Sous prétexte de la vengeance de la république, on établirait la tyrannie des vengeurs. Il n'est pas question de détruire celui qui domine, mais la domination. Il faut rentrer le plus tôt que l'on peut dans ce train ordinaire du gouvernement, où les lois protégent tout, et ne s'arment contre personne.

Les Grecs ne mirent point de bornes aux vengeances qu'ils prirent des tyrans ou de ceux qu'ils soupçonnèrent de l'être. Ils firent mourir les enfants<sup>1</sup>, quelquefois cinq des plus proches parents<sup>2</sup>. Ils chassèrent une infinité de familles. Leurs républiques en furent ébranlées : l'exil, ou le retour des exilés, furent toujours des époques qui marquèrent le changement de la constitution.

Les Romains furent plus sages. Lorsque Cassius fut condamné pour avoir aspiré à la tyrannie, on mit en question si l'on feroit mourir ses enfants : ils ne furent condamnés à aucune peine. « Ceux qui ont voulu, » dit Denys d'Halicarnasse<sup>3</sup>, changer cette

<sup>1</sup> Denys d'Halicarnasse, *Antiquités rom.* Liv. VIII.

<sup>2</sup> *Tyranno occiso, quinque ejus proximos cognationes magistratus necato.* (Cicéron, *de Inventione*, Lib. II.)

<sup>3</sup> Liv. VIII, page 547.

« loi à la fin de la guerre des Marse et de la  
 « guerre civile, et exclure des charges les en-  
 « fants des proscrits par Sylla, sont bien  
 « criminels. »

On voit, dans les guerres de Marius et de Sylla, jusqu'à quel point les âmes chez les Romains s'étoient peu à peu dépravées. Des choses si funestes firent croire qu'on ne les reverroit plus. Mais, sous les triumvirs, on voulut être plus cruel, et le paraître moins: on est désolé de voir les sophismes qu'employa la cruauté. On trouve dans Appien <sup>1</sup> la formule des proscriptions. Vous diriez qu'on n'y a d'autre objet que le bien de la république, tant on y parie de sang-froid, tant on y montre d'avantages, tant les moyens que l'on prend sont préférables à d'autres, tant les riches seront en sûreté, tant le bas peuple sera tranquillè, tant on craint de mettre en danger la vie des citoyens, tant on veut apaiser les soldats, tant enfin on sera heureux <sup>2</sup>.

Rome étoit inondée de sang, quand Lepidus triompha de l'Espagne; et, par une

<sup>1</sup> *Des Guerres civiles*, Liv. IV.

<sup>2</sup> *Quod felix faustumque sit.*

absurdité sans exemple, sous peine d'être proscrité<sup>1</sup>, il ordonna de se réjouir.

## CHAPITRE XIX.

*Comment on suspend l'usage de la liberté dans la république.*

IL y a, dans les états où l'on fait le plus de cas de la liberté, des lois qui la violent contre un seul, pour la garder à tous. Tels sont en Angleterre les bills appelés d'*attainder*.<sup>2</sup> Ils se rapportent à ces lois d'Athènes

<sup>1</sup> *Sacris et epulis dent hunc diem : qui secūs fuxit, tater proscriptos esto.*

<sup>2</sup> Il ne suffit pas, dans les tribunaux du royaume, qu'il y ait une preuve telle, que les juges soient convaincus ; il faut encore que cette preuve soit formelle, c'est-à-dire, légale : et la loi demande qu'il y ait deux témoins contre l'accusé ; une autre preuve ne suffiroit pas. Or, si un homme présumé coupable de ce qu'on appelle haut crime avoit trouvé le moyen d'écartier les témoins, de sorte qu'il fût impossible de le faire condamner par la loi, on pourroit porter contre lui un bill particulier d'*attainder* ; c'est-à-dire, faire une loi singulière sur sa personne. On y procède comme pour tous les autres bills : il faut qu'il passe dans les deux chambres, et que le roi y donne son consentement, sans quoi il n'y a point de bill, c'est-à-dire, de jugement. L'accusé peut faire parler ses avocats contre le bill ; et on peut parler dans la chambre pour le bill.

qui statuoient contre un particulier <sup>1</sup>, pourvu qu'elles fussent faites par le suffrage de six mille citoyens. Ils se rapportent à ces lois qu'on faisoit à Rome contre des citoyens particuliers, et qu'on appeloit *priviléges* <sup>2</sup>. Elle ne se faisoit que dans les grands états du peuple. Mais, de quelque manière que le peuple les donne, Cicéron veut qu'on les abolisse, parce que la force de la loi ne consiste qu'en ce qu'elle statue sur tout le monde <sup>3</sup>. J'avoue pourtant que l'usage des peuples les plus libres qui aient jamais été sur la terre me fait croire qu'il y a des cas où il faut mettre, pour un moment, un voile sur la liberté, comme l'on cache les statues des dieux.

## CHAPITRE XX.

*Des lois favorables à la liberté du citoyen dans la république.*

Il arrive souvent, dans les états populaires, que les accusations sont publiques,

<sup>1</sup> *Legem de singulari aliquo ne rogato, nisi sex milibus ita visum.* (Ex Andocide, de Mysteriis.) C'est l'ostracisme.

<sup>2</sup> *De privatis hominibus latet.* (Cicér., de Leg. Liv. III.)

<sup>3</sup> *Scitum est iussum in omnes.* (Cicér. Ibid.)

et qu'il est permis à tout homme d'accuser qui il veut. Cela a fait établir des lois propres à défendre l'innocence des citoyens. À Athènes, l'accusateur qui n'avoit point pour lui la cinquième partie des suffrages payoit une amende de mille drachmes. Eschine, qui avoit accusé Ctésiphon, y fut condamné.<sup>1</sup> À Rome, l'injuste accusateur étoit noté d'infamie<sup>2</sup>; on lui imprimoit la lettre K sur le front. On donnoit des gardes à l'accusateur, pour qu'il fût hors d'état de corrompre les juges ou les témoins.<sup>3</sup>

J'ai déjà parlé de cette loi athénienne et romaine qui permettoit à l'accusé de se retirer avant le jugement.

## CHAPITRE XXI.

*De la cruauté des lois envers les débiteurs dans la république.*

UN citoyen s'est déjà donné une assez grande supériorité sur un citoyen en lui

<sup>1</sup> Voyez Philostrate, Liv. I, *Vies des Sophistes*, vie d'Eschine. Voyez aussi Plutarque et Photius.

<sup>2</sup> Par la loi Remnia.

<sup>3</sup> Plutarque, au traité, *Comment on pourroit recevoir de l'utilité de ses ennemis*.

prêtant un argent que celui-ci n'a emprunté que pour s'en défaire, et que par conséquent il n'a plus. Que sera-ce dans une république, si les lois augmentent cette servitude encore davantage !

A Athènes et à Rome<sup>1</sup> il fut d'abord permis de vendre les débiteurs qui n'étoient pas en état de payer. Solon corrigea cet usage à Athènes<sup>2</sup> : il ordonna que personne ne seroit obligé par corps pour dettes civiles. Mais les décemvirs<sup>3</sup> ne réformèrent pas de même l'usage de Rome ; et quoiqu'ils eussent devant les yeux le règlement de Solon, ils ne voulurent pas le suivre. Ce n'est pas le seul endroit de la loi des Douze-Tables où l'on voit le dessein des décemvirs de choquer l'esprit de démocratie.

Ces lois cruelles contre les débiteurs mirent bien des fois en danger la république romaine. Un homme couvert de plaies s'échappa de la maison de son créancier, et

<sup>1</sup> Plusieurs vendoient leurs enfants pour payer leurs dettes. (*Plutarque, Vie de Solon.*)

<sup>2</sup> *Ibid.*

<sup>3</sup> Il paroît, par l'histoire, que cet usage étoit établi chez Romains avant la loi des Douze-Tables. (*Tite-Live, de I, Liv. II.*)

parut dans la place<sup>1</sup>. Le peuple s'émut à ce spectacle. D'autres citoyens, que leurs créanciers n'osoient plus retenir, sortirent de leurs cachots. On leur fit des promesses ; on y manqua : le peuple se retira sur le Mont-Sacré. Il n'obtint pas l'abrogation de ces lois, mais un magistrat pour le défendre. On sortoit de l'anarchie, on pensa tomber dans la tyrannie. Manlius, pour se rendre populaire, alloit retirer des mains des créanciers les citoyens qu'ils avoient réduits en esclavage<sup>2</sup>. On prévint les desseins de Manlius ; mais le mal restoit toujours. Des lois particulières donnèrent aux débiteurs des facilités de payer<sup>3</sup> ; et, l'an de Rome 428, les consuls portèrent une loi<sup>4</sup> qui ôta aux créanciers le droit de tenir les débiteurs en servitude dans leurs maisons<sup>5</sup>. Un usurier, nommé Papirius, avoit voulu corrompre la pudicité d'un jeune homme nommé Publius,

<sup>1</sup> Denys d'Halicarnasse, *Antiquités rom.* Liv. VI.

<sup>2</sup> Plutarque, *Vie de Furius Camillus*.

<sup>3</sup> Voyez ci-après le Chap. xxiv du Liv. XXX.

<sup>4</sup> Cent vingt ans après la loi des Douze-Tables. *Eo anno plebi romanae velut aliud initium libertatis factum est, quod neci desierunt.* (Tite-Live, Liv. VIII.)

<sup>5</sup> *Bona debitoris, non corpus abnoxium esset.* (Ibid.)

qu'il tenoit dans les fers. Le crime de *Sextus* donna à Rome la liberté politique; celui de *Papirius* y donna la liberté civile.

Ce fut le destin de cette ville, que des crimes nouveaux y confirmèrent la liberté, que des crimes anciens lui avoient procurée. L'attentat d'*Appius* sur *Virginie* remit le peuple dans cette horreur contre les tyrans que lui avoit donnée le malheur de *Lucrèce*. Trente-sept ans <sup>1</sup> après le crime de l'infâme *Papirius*, un crime pareil <sup>2</sup> fit que le peuple se retira sur le *Janicule* <sup>3</sup>, et que la loi faite pour la sûreté des débiteurs reprit une nouvelle force.

Depuis ce temps, les créanciers furent plutôt poursuivis par les débiteurs, pour avoir violé les lois faites contre les usures, que ceux-ci ne le furent pour ne les avoir pas payés.

<sup>1</sup> L'an de Rome 465.

<sup>2</sup> Celui de *Plautius*, qui attenta contre la pudicité de *Veturius*. (Valère Maxime, Liv. VI, art. 9.) On ne doit point confondre ces deux événements : ce ne sont ni les mêmes personnes, ni les mêmes temps.

<sup>3</sup> Voyez un fragment de Denys d'*Halicarnasse*, dans l'extrait des *Vertus et des vices*; l'épitome de *Tite-Live*, Liv. XI; et *Freinsheim*, Liv. XL.

## CHAPITRE XXII.

*Des choses qui attaquent la liberté dans la monarchie.*

La chose du monde la plus inutile au prince a souvent affoibli la liberté dans les monarchies : les commissaires nommés quelquefois pour juger un particulier.

Le prince tire si peu d'utilité des commissaires, qu'il ne vaut pas la peine qu'il change l'ordre des choses pour cela. Il est morallement sûr qu'il a plus l'esprit de probité et de justice que ces commissaires, qui se croient toujours assez justifiés par ses ordres, par un obscur intérêt de l'état, par le choix qu'on a fait d'eux, et par leurs craintes mêmes.

Sous Henri VIII, lorsqu'on faisoit le procès à un pair, on le faisoit juger par des commissaires tirés de la chambre des pairs : avec cette méthode, on fit mourir tous les pairs qu'on voulut.

## CHAPITRE XXIII.

*Des espions dans la monarchie.*

FAUT-IL des espions dans la monarchie ? Ce n'est pas la pratique ordinaire des bons princes. Quand un homme est fidèle au

#### 4<sup>e</sup> DE L'ESPRIT DES LOIS.

lois, il a satisfait à ce qu'il doit au prince. Il faut au moins qu'il ait sa maison pour asile, et le reste de sa conduite en sûreté. L'espionnage seroit peut-être tolérable, s'il pouvoit être exercé par d'honnêtes gens; mais l'infamie nécessaire de la personne peut faire juger de l'infamie de la chose. Un prince doit agir avec ses sujets avec candeur, avec franchise, avec confiance. Celui qui a tant d'inquiétudes, de soupçons et de craintes, est un acteur qui est embarrassé à jouer son rôle. Quand il voit qu'en général les lois sont dans leur force, et qu'elles sont respectées, il peut se juger en sûreté. L'allure générale lui répond de celle de tous les particuliers. Qu'il n'ait aucune crainte, il ne sauroit croire combien on est porté à l'aimer. Eh! pourquoi ne l'aimeroit-on pas? Il est la source de presque tout le bien qui se fait; et quasi toutes les punitions sont sur le compte des lois. Il ne se montre jamais au peuple qu'avec un visage serein: sa gloire même se communique à nous, et sa puissance nous soutient. Une preuve qu'on l'aime, c'est que l'on a de la confiance en lui, et que, lorsqu'un ministre refuse, on s'imagine toujours que le prince auroit accordé. Même dans les cala-

mités publiques, on n'accuse point sa personne; on se plaint de ce qu'il ignore, ou de ce qu'il est obsédé par des gens corrompus : *si le prince savoit!* dit le peuple. Ces paroles sont une espèce d'invocation, et une preuve de la confiance qu'on a en lui.

## CHAPITRE XXIV.

### *Des lettres anonymes.*

LES Tartares sont obligés de mettre leur nom sur leurs flèches, afin que l'on connaisse la main dont elles partent. Philippe de Macédoine ayant été blessé au siège d'une ville, on trouva sur le javelot, *Aster a porté ce coup mortel à Philippe*<sup>1</sup>. Si ceux qui accusent un homme le faisoient en vue du bien public, ils ne l'accuseroient pas devant le prince, qui peut être aisément prévenu, mais devant les magistrats qui ont des règles qui ne sont formidables qu'aux calomniateurs. Que, s'ils ne veulent pas laisser les lois entre eux et l'accusé, c'est une preuve qu'ils ont sujet de les craindre; et la moindre peine qu'on puisse leur infliger, c'est de ne

---

<sup>1</sup> Plutarque, *Oeuvres morales*, collat. de quelques hist. romaines et grecques, tome II, page 487.

les point croire. On ne peut y faire d'attention que dans les cas qui ne sauroient souffrir les lenteurs de la justice ordinaire, et où il s'agit du salut du prince. Pour lors, on peut croire que celui qui accuse a fait un effort qui a délié sa langue et l'a fait parler. Mais, dans les autres cas, il faut dire avec l'empereur Constance : « Nous ne saurions « soupçonner celui à qui il a manqué un ac- « cusateur, lorsqu'il ne lui manquoit pas un « ennemi<sup>1</sup>. »

## CHAPITRE XXV.

### *De la manière de gouverner dans la monarchie.*

L'AUTORITÉ royale est un grand ressort, qui doit se mouvoir aisément et sans bruit. Les Chinois vantent un de leurs empereurs qui gouverna, disent-ils, comme le ciel ; c'est-à-dire, par son exemple.

Il y a des cas où la puissance doit agir dans toute son étendue : il y en a où elle doit agir par ses limites. Le sublime de l'administration est de bien connoître quelle est

<sup>1</sup> Leg. VI, cod. Théod. de famos. libellis.

la partie du pouvoir, grande ou petite, que l'on doit employer dans les diverses circonstances.

Dans une monarchie, toute la félicité consiste dans l'opinion que le peuple a de la douceur du gouvernement. Un ministre mal habile veut toujours vous avertir que vous êtes esclaves. Mais, si cela étoit, il devroit chercher à le faire ignorer. Il ne sait vous dire où vous écrire, si ce n'est que le prince est fâché, qu'il est surpris, qu'il mettra ordre. Il y a une certaine facilité dans le commandement : il faut que le prince encourage, et que ce soient les lois qui menacent<sup>1</sup>.

## CHAPITRE XXVI.

*Que, dans la monarchie, le prince doit être accessible.*

CELA se sentira beaucoup mieux par les contrastes. « Le czar Pierre I<sup>er</sup>, dit le sieur Perry<sup>2</sup>, a fait une nouvelle ordonnance qui défend de lui présenter de requête qu'après en avoir présenté deux à ses of-

<sup>1</sup> Nerva, dit Tacite, augmenta la facilité de l'empire.

<sup>2</sup> L'état de la Grande Russie, page 173, édition de Paris, 1717.

« ficiers. On peut, en cas de déni de justice,  
 « lui présenter la troisième : mais celui qui  
 « a tort doit perdre la vie. Personne, de-  
 « puis, n'a adressé de requête au czar. »

## CHAPITRE XXVII.

### *Des mœurs du monarque.*

Les mœurs du prince contribuent autant à la liberté que les lois : il peut, comme elles, faire des hommes des bêtes, et des bêtes faire des hommes. S'il aime les âmes libres, il aura des sujets ; s'il aime les âmes basses, il aura des esclaves. Veut-il savoir le grand art de régner : qu'il approche de lui l'honneur et la vertu, qu'il appelle le mérite personnel. Il peut même jeter quelquefois les yeux sur les talents. Qu'il ne craigne point ses rivaux qu'on appelle les hommes de mérite : il est leur égal, dès qu'il les aime. Qu'il gagne le cœur, mais qu'il ne captive point l'esprit. Qu'il se rende populaire. Il doit être flatté de l'amour du moindre de ses sujets : ce sont toujours des hommes. Le peuple demande si peu d'égards, qu'il est juste de les lui accorder : l'infinie distance qui est entre le souverain et lui empêche bien qu'il ne le réxorable à la prière, il soit ferme

contre les demandes, et qu'il sache que son peuple jouit de ses refus, et ses courtisans de ses grâces.

## CHAPITRE XVIII.

*Des égards que les monarques doivent à leurs sujets.*

IL faut qu'ils soient extrêmement retenus sur la raillerie. Elle flatte lorsqu'elle est modérée, parce qu'elle donne les moyens d'entrer dans la familiarité : mais une raillerie piquante leur est bien moins permise qu'au dernier de leurs sujets, parce qu'ils sont les seuls qui blessent toujours mortellement.

Encore moins doivent-ils faire à un de leurs sujets une insulte marquée : ils sont établis pour pardonner, pour punir, jamais pour insulter.

Lorsqu'ils insultent leurs sujets, ils les traitent bien plus cruellement que ne traite les siens le Turc ou le Moscovite. Quand ces derniers insultent, ils humilient et ne déshonorent point : mais pour eux, ils humiliuent et déshonorent.

Tel est le préjugé des Asiatiques, qu'ils regardent un affront fait par le prince comme l'effet d'une bonté paternelle ; et telle

notre manière de penser, que nous joignons au cruel sentiment de l'affront le désespoir de ne pouvoir nous en laver jamais.

Ils doivent être charmés d'avoir des sujets à qui l'honneur est plus cher que la vie, et n'est pas moins un motif de fidélité que de courage.

On peut se souvenir des malheurs arrivés aux princes pour avoir insulté leurs sujets; des vengeances de Chéréas, de l'eunuque Narsès, et du comte Julien, enfin de la duchesse de Montpensier, qui, outrée contre Henri III, qui avoit révélé quelqu'un de ses défauts secrets, le troubla pendant toute sa vie.

## CHAPITRE XXIX.

*Des lois civiles propres à mettre un peu de liberté dans le gouvernement despotique.*

QUOIQUE le gouvernement despotique, dans sa nature, soit partout le même, cependant des circonstances, une opinion de religion, un préjugé, des exemples reçus, un tour d'esprit, des manières, des mœurs, peuvent y mettre des différences considérables.

est bon que de certaines idées s'y soient

établies. Ainsi, à la Chine, le prince est regardé comme le père du peuple; et, dans les commencements de l'empire des Arabes, le prince en étoit le prédicateur <sup>1</sup>.

Il convient qu'il y ait quelque livre sacré qui serve de règle, comme l'alcoran chez les Arabes, les livres de Zoroastre chez les Perses, le védam chez les Indiens, les livres classiques chez les Chinois. Le code religieux supplée au code civil, et fixe l'arbitraire.

Il n'est pas mal que, dans les cas douteux, les juges consultent les ministres de la religion <sup>2</sup>. Aussi en Turquie, les cadis interrogent-ils les mollaks. Que, si le cas mérite la mort, il peut être convenable que le juge particulier, s'il y en a, prenne l'avis du gouverneur, afin que le pouvoir civil et l'ecclésiastique soient encore tempérés par l'autorité politique.

### CHAPITRE XXX.

*Continuation du même sujet.*

C'EST la fureur despotique qui a établi que la disgrâce du père entraîneroit celle

<sup>1</sup> Les califes.

<sup>2</sup> *Histoire des Tatars*, troisième partie, page 277, dans les remarques.

des enfants et des femmes. Ils sont déjà malheureux sans être criminels ; et d'ailleurs il faut que le prince laisse entre l'accusé et lui des suppliants pour adoucir son courroux, ou pour éclairer sa justice.

C'est une bonne coutume des Maldives<sup>1</sup>, que, lorsqu'un seigneur est disgracié, il va tous les jours faire sa cour au roi, jusqu'à ce qu'il rentre en grâce : sa présence désarme le courroux du prince.

Il y a des états despotiques<sup>2</sup> où l'on pense que de parler à un prince pour un disgracié, c'est manquer au respect qui lui est dû. Ces princes semblent faire tous leurs efforts pour se priver de la vertu de clémence.

Arcadius et Honorius, dans la loi<sup>3</sup> dont j'ai tant parlé<sup>4</sup>, déclarent qu'ils ne feront point de grâce à ceux qui oseront les sup-

<sup>1</sup> Voyez François Pirard.

<sup>2</sup> Comme aujourd'hui en Perse, au rapport de M. Chardin. Cet usage est bien ancien. « On mit Cavade, dit Procope, dans le château de l'oubli. Il y a une loi qui défend de parler de ceux qui y sont enfermés, et même de prononcer leurs noms. »

<sup>3</sup> La loi V, au code *ad leg. Jul. maj.*

Chap. VIII de ce Livre.

plier pour les coupables<sup>1</sup>. Cette loi étoit bien mauvaise, puisqu'elle est mauvaise dans le despotisme même.

La coutume de Perse, qui permet à qui veut de sortir du royaume, est très-bonne; et quoique l'usage contraire ait tiré son origine du despotisme, où l'on a regardé les sujets comme des esclaves<sup>2</sup>, et ceux qui sortent comme des esclaves fugitifs, cependant la pratique de Perse est très-bonne pour le despotisme, où la crainte de la fuite ou de la retraite des redevables arrête ou modère les persécutions des bachas et des exacteurs.

<sup>1</sup> Frédéric copia cette loi dans les *Constitutions de Naples*, Liv. I.

<sup>2</sup> Dans les monarchies, il y a ordinairement une loi qui défend à ceux qui ont des emplois publics de sortir du royaume sans la permission du prince. Cette loi doit être encore établie dans les républiques. Mais dans celles qui ont des institutions singulières, la défense doit être générale, pour qu'on n'y rapporte pas les mœurs étrangères.

---

# TABLE DES MATIÈRES

## CONTENUES DANS LE PREMIER VOLUME

---

|                                   |      |      |
|-----------------------------------|------|------|
| VIE DE MONTESQUIEU.....           | page | v    |
| ANALYSE DE L'ESPRIT DES LOIS..... |      | lxix |
| PREFACE DE L'AUTEUR .....         | cj   |      |
| AVERTISSEMENT DE L'AUTEUR.....    |      | cvij |

### LIVRE PREMIER.

|                                                                                        |       |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|---|
| Des lois en général.....                                                               | page  | 1 |
| CHAPITRE PREMIER. Des lois, dans le rapport qu'elles<br>ont avec les divers êtres..... | ibid. |   |
| CHAP. II. Des lois de la nature.....                                                   |       | 6 |
| CHAP. III. Des lois positives. ....                                                    |       | 9 |

### LIVRE II.

|                                                                                            |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Des lois qui dérivent directement de la nature du<br>gouvernement.....                     | 14 |
| CHAP. I. De la nature des trois divers gouvernements. ibid.                                |    |
| CHAP. II. Du gouvernement républicain, et des lois<br>relatives à la démocratie.....       | 15 |
| CHAP. III. Des lois relatives à la nature de l'aristo-<br>cratie.....                      | 24 |
| CHAP. IV. Des lois, dans leur rapport avec la na-<br>ture du gouvernement monarchique..... | 30 |
| CHAP. V. Des lois relatives à la nature de l'état des-<br>potique.....                     | 34 |

## LIVRE III.

|                                                                                                                        |              |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----|
| <i>Des principes des trois gouvernements . . . . .</i>                                                                 | page         | 37 |
| <b>CHAP. I.</b> Différence de la nature du gouvernement et de son principe . . . . .                                   | <i>ibid.</i> |    |
| <b>CHAP. II.</b> Du principe des divers gouvernements . . . . .                                                        | 38           |    |
| <b>CHAP. III.</b> Du principe de la démocratie . . . . .                                                               | <i>ibid.</i> |    |
| <b>CHAP. IV.</b> Du principe de l'aristocratie . . . . .                                                               | 43           |    |
| <b>CHAP. V.</b> Que la vertu n'est point le principe du gouvernement monarchique . . . . .                             | 45           |    |
| <b>CHAP. VI.</b> Comment on supplée à la vertu dans le gouvernement monarchique . . . . .                              | 48           |    |
| <b>CHAP. VII.</b> Du principe de la monarchie . . . . .                                                                | 49           |    |
| <b>CHAP. VIII.</b> Que l'honneur n'est point le principe des états despotes . . . . .                                  | 50           |    |
| <b>CHAP. IX.</b> Du principe du gouvernement despote . . . . .                                                         | 51           |    |
| <b>CHAP. X.</b> Différence de l'obéissance dans les gouvernements modérés et dans les gouvernements despotes . . . . . | 53           |    |
| <b>CHAP. XI.</b> Réflexions sur tout ceci . . . . .                                                                    | 56           |    |

## LIVRE IV.

|                                                                                                 |              |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
| <i>Que les lois de l'éducation doivent être relatives au principe du gouvernement . . . . .</i> | 57           |  |
| <b>CHAP. I.</b> Des lois de l'éducation . . . . .                                               | <i>ibid.</i> |  |
| <b>CHAP. II.</b> De l'éducation dans les monarchies . . . . .                                   | <i>ibid.</i> |  |
| <b>CHAP. III.</b> De l'éducation dans le gouvernement despotique . . . . .                      | 64           |  |
| <b>CHAP. IV.</b> Différence des effets de l'éducation chez les anciens et parmi nous . . . . .  | 65           |  |
| <b>CHAP. V.</b> De l'éducation dans le gouvernement républicain . . . . .                       | 66           |  |

|                                                                                      |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----|
| CHAP. VI. De quelques institutions des Grecs , page                                  | 68 |
| CHAP. VII. En quel cas ces institutions singulières<br>peuvent être bonnes. . . . .  | 72 |
| CHAP. VIII. Explication d'un paradoxe des anciens<br>par rapport aux moeurs. . . . . | 73 |

## LIVRE V.

|                                                                                                                |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <i>Que les lois que le législateur donne doivent être re-<br/>latives au principe du gouvernement. . . . .</i> | 79    |
| CHAP. I. Idée de ce Livre. . . . .                                                                             | ibid. |
| CHAP. II. Ce que c'est que la vertu dans l'état po-<br>litique. . . . .                                        | 80    |
| CHAP. III. Ce que c'est que l'amour de la république<br>dans la démocratie. . . . .                            | 81    |
| CHAP. IV. Comment on inspire l'amour de l'égalité<br>et de la frugalité. . . . .                               | 83    |
| CHAP. V. Comment les lois établissent l'égalité dans<br>la démocratie. . . . .                                 | 84    |
| CHAP. VI. Comment les lois doivent entretenir la<br>frugalité dans la démocratie. . . . .                      | 90    |
| CHAP. VII. Autres moyens de favoriser le principe<br>de la démocratie. . . . .                                 | 93    |
| CHAP. VIII. Comment les lois doivent se rapporter<br>au principe du gouvernement dans l'aristocratie. .        | 98    |
| CHAP. IX. Comment les lois sont relatives à leur<br>principe dans la monarchie. . . . .                        | 107   |
| CHAP. X. De la promptitude de l'exécution dans la<br>monarchie. . . . .                                        | 109   |
| CHAP. XI. De l'excellence du gouvernement monar-<br>chique. . . . .                                            | 111   |
| CHAP. XII. Continuation du même sujet. . . . .                                                                 | 114   |
| CHAP. XIII. Idée du despétisme. . . . .                                                                        | ibid. |
| CHAP. XIV. Comment les lois sont relatives au prin-<br>cipe du despétisme. . . . .                             | 116   |

|                                                                                     |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| cipe du gouvernement despotique.....                                                | page 115 |
| <b>CHAP. XV.</b> Continuation du même sujet.....                                    | 125      |
| <b>CHAP. XVI.</b> De la communication du pouvoir....                                | 128      |
| <b>CHAP. XVII.</b> Des présents.....                                                | 131      |
| <b>CHAP. XVIII.</b> Des récompenses que le souverain donne.....                     | 133      |
| <b>CHAP. XIX.</b> Nouvelles conséquences des principes des trois gouvernements..... | 234      |

## LIVRE VI.

|                                                                                                                                                                                    |       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>Consequences des principes des divers gouvernements par rapport à la simplicité des lois civiles et criminelles, la forme des jugements, et l'établissement des peines.....</b> | 242   |
| <b>CHAP. I.</b> De la simplicité des lois civiles dans les divers gouvernements.....                                                                                               | ibid. |
| <b>CHAP. II.</b> De la simplicité des lois criminelles dans les divers gouvernements.....                                                                                          | 147   |
| <b>CHAP. III.</b> Dans quels gouvernements et dans quels cas on doit juger selon un texte précis de la loi.                                                                        | 149   |
| <b>CHAP. IX.</b> De la manière de former les jugements..                                                                                                                           | 151   |
| <b>CHAP. V.</b> Dans quels gouvernements le souverain peut être juge.....                                                                                                          | 153   |
| <b>CHAP. VI.</b> Que, dans la monarchie, les ministres ne doivent pas juger.....                                                                                                   | 159   |
| <b>CHAP. VII.</b> Du magistrat unique.....                                                                                                                                         | 160   |
| <b>CHAP. VIII.</b> Des accusations dans les divers gouvernements.....                                                                                                              | 161   |
| <b>CHAP. IX.</b> De la sévérité des peines dans les divers gouvernements.....                                                                                                      | 162   |
| <b>CHAP. X.</b> Des anciennes lois françaises.....                                                                                                                                 | 165   |
| <b>CHAP. XI.</b> Que, lorsqu'un peuple est vertueux, il faut peu de peines,.....                                                                                                   | 166   |

|                                                                           |     |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| CHAP. XII. De la puissance des peines . . . . .                           | 167 |
| CHAP. XIII. Impuissance des lois japonaises . . . . .                     | 170 |
| CHAP. XIV. De l'esprit du sénat de Rome. . . . .                          | 175 |
| CHAP. XV. Des lois des Romains à l'égard des<br>peines. . . . .           | 176 |
| CHAP. XVI. De la juste proportion des peines avec.<br>le crime. . . . .   | 180 |
| CHAP. XVII. De la torture ou question contre les<br>criminels. . . . .    | 183 |
| CHAP. XVIII. Des peines pécuniaires et des peines<br>corporelles. . . . . | 184 |
| CHAP. XIX. De la loi du talion. . . . .                                   | 185 |
| CHAP. XX. De la punition des pères pour leurs en-<br>fants. . . . .       | 186 |
| CHAP. XXI. De la clémence du prince. . . . .                              | 187 |

## LIVRE VII.

|                                                                                                                                                                 |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <i>Conséquences des différents principes des trois gou-<br/>vernements, par rapport aux lois somptuaires,<br/>au luxe et à la condition des femmes. . . . .</i> | 190   |
| CHAP. I. Du luxe. . . . .                                                                                                                                       | ibid. |
| CHAP. II. Des lois somptuaires dans la démocratie..                                                                                                             | 193   |
| CHAP. III. Des lois somptuaires dans l'aristocratie..                                                                                                           | 195   |
| CHAP. IV. Des lois somptuaires dans les monarchies.                                                                                                             | 196   |
| CHAP. V. Dans quels cas les lois somptuaires sont<br>utiles dans une monarchie. . . . .                                                                         | 199   |
| CHAP. VI. Du luxe à la Chine . . . . .                                                                                                                          | 201   |
| CHAP. VII. Fatale conséquence du luxe à la Chine..                                                                                                              | 204   |
| CHAP. VIII. De la continence publique. . . . .                                                                                                                  | 205   |
| CHAP. IX. De la condition des femmes dans les di-<br>vers gouvernements. . . . .                                                                                | 206   |
| CHAP. X. Du tribunal domestique chez les Romains.                                                                                                               | 208   |
| CHAP. XI. Comment les institutions changèrent à<br>Rome avec le gouvernement. . . . .                                                                           | 210   |

## LIVRE XII.

|                                                                                                                      |              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| <i>Des lois qui forment la liberté politique dans son rapport avec le citoyen.</i> . . . . .                         | page 370     |
| <b>CHAP. I.</b> Idée de ce Livre . . . . .                                                                           | <i>ibid.</i> |
| <b>CHAP. II.</b> De la liberté du citoyen . . . . .                                                                  | 371          |
| <b>CHAP. III.</b> Continuation du même sujet . . . . .                                                               | 373          |
| <b>CHAP. IV.</b> Que la liberté est favorisée par la nature des peines et leur proportion . . . . .                  | 374          |
| <b>CHAP. V.</b> De certaines accusations qui ont particulièrement besoin de modération et de prudence .              | 379          |
| <b>CHAP. VI.</b> Du crime contre nature . . . . .                                                                    | 382          |
| <b>CHAP. VII.</b> Du crime de lèse-majesté . . . . .                                                                 | 384          |
| <b>CHAP. VIII.</b> De la mauvaise application du nom de crime de sacrilége et de lèse-majesté . . . . .              | 385          |
| <b>CHAP. IX.</b> Continuation du même sujet . . . . .                                                                | 387          |
| <b>CHAP. X.</b> Continuation du même sujet . . . . .                                                                 | 390          |
| <b>CHAP. XI.</b> Des pensées . . . . .                                                                               | <i>ibid.</i> |
| <b>CHAP. XII.</b> Des paroles indiscrettes . . . . .                                                                 | 391          |
| <b>CHAP. XIII.</b> Des écrits . . . . .                                                                              | 394          |
| <b>CHAP. XIV.</b> Violation de la pudeur dans la punition des crimes . . . . .                                       | 396          |
| <b>CHAP. XV.</b> De l'affranchissement de l'esclave pour accuser le maître . . . . .                                 | 397          |
| <b>CHAP. XVI.</b> Calomnie dans le crime de lèse-majesté .                                                           | 398          |
| <b>CHAP. XVII.</b> De la révélation des conspirations . .                                                            | 399          |
| <b>CHAP. XVIII.</b> Combien il est dangereux, dans les républiques, de trop punir le crime de lèse-majesté . . . . . | 400          |
| <b>CHAP. XIX.</b> Comment on suspend l'usage de la liberté dans la république . . . . .                              | 403          |
| <b>CHAP. XX.</b> Des lois favorables à la liberté du citoyen dans la république . . . . .                            | 404          |

|                                                       |              |
|-------------------------------------------------------|--------------|
| CHAP. XXI. De la cruauté des lois envers les débiteur | 405          |
| s, dans la république . . . . .                       |              |
| CHAP. XXII. Des choses qui attaquent la liberté dans  |              |
| la monarchie. . . . .                                 | 409          |
| CHAP. XXIII. Des espions dans la monarchie. . . . .   | <i>ibid.</i> |
| CHAP. XXIV. Des lettres anonymes. . . . .             | 411          |
| CHAP. XXV. De la manière de gouverner dans la         |              |
| monarchie. . . . .                                    | 412          |
| CHAP. XXVI. Que , dans la monarchie, le prince        |              |
| doit être accessible . . . . .                        | 413          |
| CHAP. XXVII. Des moeurs du monarque. . . . .          | 414          |
| CHAP. XXVIII. Des égards que les monarques doi-       |              |
| vent à leurs sujets . . . . .                         | 415          |
| CHAP. XXIX. Des lois civiles propres à mettre un      |              |
| peu de liberté dans le gouvernement despotique. 416   |              |
| CHAP. XXX. Continuation du même sujet . . . . .       | 417          |

FIN DE LA TABLE DU PREMIER VOLUME.

113

Herm

